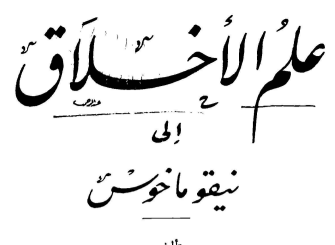
ترجه من الونائية الى الترفية وستره يتنتمة فيه في علم الانتلاق ويُطوّراته وجاق طبه تنايقات تسميرية بأو تلبي صائبلير اخذا فليفذاليا به في الكريادي نين في دورا الدبية الترفيد

أرسطوطاليس

وثقله إلى التربية الحديد الطبيق السيد عديد الطبيقي السيد المسيد عديد فارالكت المسرية المسرية



اليف أرسطوط ليس

ترجمه من اليونانية الى الفرنسية وصدّره بمقدّمة ممتعة فى علم الأخلاق وتطوّراته وعلق عليه تعليقــات تفسيرية

> با رتلمى سانتهلير أسناذ الفلسفة اليونانية فى الكولج دى فرنس ثم وزير الخارجية الفرنسية

> > ونقله الى العربية أحمـــد لطـــفى الســـيد

> > > مدير دار الكتب المصرية



رابط بديل ▼ mktba.net

الجزالياني الجزالياني

49973

مطبعة دارالكتبالمصرته بالقاهرة

1971 - - 1787

## فهــــرس

# الجـــزء الشانى من علم الأخلاق

# الكتاب الرابع

# تحليل الفضائل المختلفة

| صفحة | الباب الأقبل: في السخاء – حدّ السخاء – السرف – البخل – الميزات العامة للسخاء –             |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
|      | الفضائل التبعية التي يستتبعها – السخاء يجب أن يقــــــــــــــــــــــــــــــــــــ       |
|      | لايشــعرأكثر من اللازم بخسارة المـــال – إنه سهل في المعاملة – السرف أقل من البخل          |
|      | كثيرًا فى استحقاق الذم ولو أن نتائجهما فى الغالب واحدة – البخل لا يُشنى – الفروق           |
| ١    | المختلفة للبخل المختلفة للبخل                                                              |
|      | الباب الثاني : الأريحية – حدّها والفرق بينها وبين السخاء – التفريط والإفراط بالنســـة      |
|      | للاْ ريحية – خواصّ الأريحيّ – مقاصده وطريقته فى فعل الأشياء – النفقات التي تختص            |
|      | بالأريحيــة ـــ النفقات العمومية ، النفقات الخصوصية ـــ الإفراط فى الأريحية ـــ فظاظة      |
| ۱٤   | التهرج ونبوّه عن الذوق – التفريط فى الأريحية – الحقارة                                     |
|      | الباب الثالث : في المروءة – حدها – الرذيلتان المتقابلتان – صغر النفس والفخر الباطل –       |
|      | المرى. لا غرض له إلا الشرف – إنه أفضل الناس – اعتدال المرى. فى كل حال من حالات             |
|      | اليسار والإعسار – مزايا المركز الكبير تمى المروءة – رفعة المرى، وعزته – شجاعتـــه –        |
|      | نزاهته – اســنقلاله – أناته وتناقله – صراحتــه – وقاره – مخايل المرى. – الرجل              |
| ۲۱   | بلاعظم في النفس – الأحمق الفخور                                                            |
|      | الباب الرابع : الوسط الفويم بين طمع في المجد غال و بين تعود تام عنه ليس له اسم خاص –       |
|      | إنه بالنسبة للروءة كالسخاء بالنسبة للاّ ريحية – المّعنى المبهم للفظ «طاع» الذي يطلق أحيانا |
| ۲۲   | هل حقة الحسن وأحيانا على حقة القبير – الوسيط القويم لا اسمرله في كشر من الفضائل            |

مفحة

الباب الخامس: في الحلم - إنه وسط بين سرعة الغضب والبلادة - وصف الحلم والطرفين المتضادّين – في الخلق الشرس – الناس الأشراس يغضبون بسرعة و بهدءون كذلك – الناس الحقّاد هم على ضــد ذلك – صعوبة الضبط في تعيين الحدود التي فيهـا يجب أن يكظم الغيظ ٣٤ الياب السادس: في روح الاجتاع – الانسان الرضىّ والانسان الذي يجث أكثر مما يلزم لَيْرَضَى – الوضع الوسط في هذا الخلق يقرب من الصداقة – الانسان الذي يحاول أن يُرضى يجب أيضًا أن يكون على شيء من الثبات في بعض الأحوال ، و يجب أن يعرف كيف يؤلم عند ما يلزم - إنه يعرف أيضاكيف يعامل الناس تبعا لأقدارهم – العيوب المقابلة لهـــذا الخلق – الوضع الوسط في هذا النوع لم يسمُّ باسم خاص ... ... ... ... ... ٣٩ الباب السابع : في الصدق وفي الصراحة – إنها وسط بين الفخفخة الفارغة التي تقتضي للفخور خلالا ليست له وبين الترفع الذي يصغر حتى ما له من الخلال – خلق الصدوق – إنه يكره الكذب ويجنبه في الأشياء الصغيرة كما في الأشياء الكبرة – الصلف والخداع – أسبابهما المتنوّعة – الخلق المترفع أو الساخر – سقراط – التهكم متى كان معتدلا مستحب ومقبول ٢٤ الباب الثامن : في ملكة المزاح – الرجل الأنيس يعرف أن يلتزم الوسط القويم بين الرجل المسخرة الذي يُعنى دائمًا بإضحاك غيره و بين الرجل العبوس الذي لا يبشُّ البتة – حدود المزاح المستطاب – مثال الفكاهية القديمة والفكاهية الحديثة – القاعدة التي يعرف أن يلتزمها الباب التاسع : الحياء والخجل – إنما هو أولى به أن يكون تغيرا جسمانيا منه فضيلة ، وأنه لا محل له إلا في الشباب . ولمــاذا ؟ لأنه بعد ذلك الحجلُ الذي ينحصر في أن يحمّر وجه المرء مما فعل لا يمكن البتة أن يلحق الرجل العـــدل الذي لا يأتي البتة شرا . على أن الحجل يدل على إحساس الشرف ... ... ... ... ... ... ... ... الشرف ...

# الحكاب الحامس نظرية العدل

الباب الأوّل : فى العدل – حدّه – المقابلة العاتمة للا ضداد ؛ وعلى الخصوص الضدّين : العادل والظالم – المعانى المختلفة التى نعنيها بكلمة العدل – رابطة العدلبا لقانونية وبالمساواة – العدل يتعلق على الخصوص بالأغيار؛ فليس شخصيا محضا ، وهذا هوالذى يقرّرالفرق بينه و بين الفضيلة التي يشتبه بها • •

| سفحة | •                                                                                                                                   |
|------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|      | الباب الثانى : التمييز بين العدل أو الظلم وبين الفضيلة أو الرذيلة – العدل هو نوع فضيلة سميز                                         |
|      | عن الفضيلة على العموم كما أن الجزء متمــيز عن الكل – يلزم التميز أيضًا بين العدل أو الظلم                                           |
|      | بمعناه العام و بيز_ العدل أو الظلم فى حالة خصوصية – عدل الأفعال هو في العادة مطابق                                                  |
|      | للقانونية – يجب تمييز نوعين من العـــدل : عدل توزيعي سياسي واجتماعي، وعدل قانوني                                                    |
| ٦٢   | وتعو يضى – إن علاقات الأهالى بينهم هي نوعان إرادية ولا إرادية                                                                       |
|      | الباب الثالث : النوع الأول للعدل – العدل النوزيعي أو السياسي يشتبه بالمساواة – العادل                                               |
|      | هو وسط كالمساوى – العدل يقتضى بالضرورة أربعة حدود : شخصين يوازَن بينهما وشيئين                                                      |
|      | يسندان الى الشخصين ، ولكنه يجب أن يعند بالاستحقاق الخاص للشخصين وتلك هي النقطة                                                      |
|      | الصعة – العدل الموزَّع يمكن إذن أن يمثل بنسبة هندسية فيها أربعة حدود تكون على النسب                                                 |
| ٦٨   | التي قدرها الرياضيون                                                                                                                |
|      | الباب الرابع : النوع الثانى للمدل ــ العــدل القانونى والمعرّض ــ لا ينبغى أن يجعل القانون                                          |
|      | أى اعتبار للا شخاص، بل يجب أن ينصرف فقط إلى تقرير المساواة بين الخسارة التي يسببها                                                  |
|      | الواحد و بين الربح الذي ير بحه الآخر في العلاقاتُ التي ليست إرادية ، وهذا النوع من العدل                                            |
| ٧٢   | هو نوع من التناسب الحسابى – بيان بالرسم – محصل هذه النظرية العامة للعدل                                                             |
|      | الباب الخامس: المثل بالمنسل أو القصاص لا يمكن أن يكون قاعدة العسدل - خطأ                                                            |
|      | ب بب مسلم .<br>الفيناغورسيين – قاعدة المثل بالمثل التناسبية في إسداء المعروف هي راباة الجمعيــة – قاعدة                             |
|      | المعاوضة : مركز العملة فى جميع العقود الاجتماعية ، و إن مركز العملة هذا باعتبارها مقياس                                             |
| ٧٨   | كل شيء إنمـا هو اصطلاحي صرف – الحد العام للمدل وللظلم                                                                               |
|      | الباب السادس: في أركان الظلم والجريمة وشروطهما - يجوزأن يرتكب الانسان جناية دون                                                     |
|      | أن يكون جانيا مطلقا – فى العدل الاجتماعى والسياسى – فى القاضى المدنى وولا ياته السامية                                              |
|      | وثوابه الشريف – حق الأب والسيد لا يمكن أن يختلطا بالحق السياسي – بين الزوج                                                          |
| ۸٦   | وزوجه نوع من العدل السياسي                                                                                                          |
|      |                                                                                                                                     |
|      | الباب السابع: في العدل الاجتماعي وفي القانون المدني والسياسي يلزم التمييز بين ما هو طبيعي                                           |
|      | وما هو قانوني محض ــ الأشياء الطبيعيــة وإنَّ لم تكن غير متغيرة إلا أنهــا مع ذلك أقل محملا                                         |
| ٠    | للتغيير من القوانين الانسانية – يوجد تحت كل نص خاص من الفانون مبادئ عامة لا نتغير المبتغير بن الجريمة الخاصة و بين الظلم على العموم |
| •    | البقة – اعمير بال الجريمة الحاصة و بين السم سي اللموم ١٠٠ ١٠٠ ١٠٠ ١٠٠                                                               |

| صفحة  |                                                                                            |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
|       | الباب الثامن : العمل ركن ضرورى للجريمة أو للظلم – الأفعال اللاإرادية أو التي ألزمتنا إياها |
|       | قوّة قاهرة ليست آثاما – في سبق الإصرار – الغضب عذر لبعض الأفعال التي يجر اليها –           |
| 98    |                                                                                            |
|       | الباب التاسع : إبطال بعض تعريفات للظلم – خطأ «أوريفيد» – الظلم الذي يرتكبه الانسان         |
|       | دائمًا إراديّ ، والذي يقع عليه ليس كذلك في الواقع – رد بعض اعتراضات – تعريف                |
|       |                                                                                            |
|       | أوفى للظلم — لا يمكن الانسان أن يرتكب ظلما فى حق نفسه — «غلوقوس» و «ديوميد» –<br>          |
|       | فى قسمة ظالمة الآثم هو الذي يفعلها لا الذي يقبلها – واجبات القاضي – صعو بة العـــدل        |
| 4 ۸   | وعظمه – الطبقة الخاصة التي تستطيع إتيانه – أنه في أصله فضيلة إنسانية                       |
|       | الباب العاشر : فى العدالة – علاقاتها بالعدل والفروق بينهما – العـــدالة فى بعض الأحوال     |
|       | فوق العدل نفسه على ما يحدّده به القانون 🔃 يجب أن يستعمل القانون بالضرورة صيغا عامة         |
|       | يمكن أن لا تنطبق على جميع الأحوال الحزئية – العدالة تصحح القانون وتكمله – تعريف            |
| 1 - 7 | الرجل العدل                                                                                |
|       | الباب الحادى عشر : لا يمكن أن يكون الانسان ظالماً فيحق نفسه حقاً – في الانخار–             |
|       | للجمعية حق في كراهته – أنه جناية على الجمعية – احتمال الظلم خير من ارتكابه – إيضاح هذا     |
|       | الرأى القائل بأن الانسان يمكن أن يكون ظالما لنفسه – جزء النفس يمكن أن يكون ظالما           |
| 1 • 9 | جلزه من الأجزاء الأخرى – تمام نظرية العدل                                                  |
|       |                                                                                            |

#### الكتاب السادس

#### نظـرية الفضائل العقليـة

| صفحة  |                                                                                                   |
|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
|       | لباب الثانى : للنفس خمس وسائل للوصول الى الحق : الفنّ ، والعلم ، والتدبير، والحكمة ،              |
|       | والعقل – فى العلم – تعريف العلم – ما يعلم لا يمكن أن. يكون على خلاف ما يعلم –                     |
|       | موضوع العلم ضرورى غير متحوّل وأبدى – العـــلم يؤسس على قواعد غير قابلة للبيان يحصلها              |
|       | الاسنقراء وعليما ببنى القيــاس لتستخرج منه نتيجة حقيقية – ولكنها أقل وضـــوحا منها ـــ            |
| 114   | الاستشهاد بالقياس                                                                                 |
|       | لْباب الثالث : ف الفن – تعريف الفن – أنه نتيجة ملكة الإنتاج لا نتيجة الفعل بالمعنى                |
|       | الخاص – أنه لاينطبق إلا على الأشياء الحادثة والتي يمكن أن تكون أو لا تكون وفائدة العقل            |
| 1 7 7 | الحق – عدم المهارة ليس إلا خطأ العقل                                                              |
|       | الباب الرابع: في التدبير – توريف الندبير-أنه لا ينطبق إلا على الأشياء الحادثة – الفروق            |
|       | بينه و بين العلم والفن — مثال بيركليس — التأثير السئ لانفعالات اللذة والألم على التدبير وعلى      |
| ۱۲٤   | سلوك الانسان – التدبير متى كسبه الانسان لن يفقده بعـــد                                           |
|       | الباب الخامس : في العلم و في الفطنة – الفطنة أو الفهم هو الملكة التي تعرف مباشرة المبادئ          |
|       | غيرالقابلة للايضاح – الحكمة أوالحذق الكامل يجب أن تعتبر أرق درجات العلم ، فهي تسمو                |
|       | على الحيرات الانسانية والمنافع الشخصية - "فيدياس" و"فوليقليط" ""انةزاغور" و"طاليس"                |
| ۱۲۸   | التدبيرالذى هوعملى محض يجب على الخصوصأن يكون على معرفة بالتفاصيل والواقعات الخصوصية               |
|       | الباب السادس : علاقة التدبير بعلم السياسة - أنه لايختص إلا بالفرد ويرتب منافعهالشخصية             |
|       | على ما ينبغي – المنفعة الفردية لا يمكن أن تنفصل عن منفعة العائلة ولا عن منفعة الملكة –            |
|       | لايمكن الشبيبة أن تكون مدبرة لأن الندبير إنمــا يتم للر. بالتجر بة الطو يلة – التــــدبير لا يمكن |
| ۱۳۳   | أن يشتبه بالعلم و إنه لأقرب الى الإحساس                                                           |
|       | الباب السابع: في المعادلة – مميزات المعادلة الحكيمة – أنها تخالف العلم – أنها تقتضي دائما         |
|       | بحثا وتقديراً أنها ليست أيضا مصادفة ولا رأيا مجرّداً - تعريف المعادلة الحكيمة –                   |
| ۱۳۷   | أنها حكم قويم منطبق على ماهو نافع حقيقة – أنها يمكن أن تكون مطلقة أو مقيدة                        |
|       | الباب الثامن : في الفطنة أو الفهم ، وفي البلادة – الفطنة لا تشتبه بالعلم ولا بالرأى – أنها        |
|       | تطبق على الأشياء أعيانها التي ينطبق عليها التدبير › وأنها تظهر على الخصوص في سرعة الحفظ           |
| ١ : ٠ | وفهم الأشاء _ في الذوق السلم                                                                      |

| صفحة  |                                                                                           |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
|       | الباب التاسع : جميع الفضائل العقلية ترمى الى غرض واحد – أنها جميعا تبطبق على الأحداث      |
|       | أى على الحدود الدنيا والأخيرة ، وأنها على العموم هبات مر. الطبع ، وأنها لا يمكن أن        |
|       | تكتسب، وأنها نتكـَّون وتَمو مع السنّ – الأهمية التي يجب تعليقها برأى الأشخاص الحجَّر بين  |
| 1 2 7 | والشيوخ                                                                                   |
|       | الباب العاشر: في المفعة العملية للفضائل العقلية – المقارنة بين الحكمة والتدبير – الحكمة   |
|       | ليس غرضها الأصلى السعادة ــ التدبير يبصر المر. بوسائل الوصول المالسعادة لكن في الحقيقة    |
|       | لا يصيره أشدّ كيسا فىالحصول عليها – ومع ذلك فان الحكمة والتدبير هما كالفضيلة يساعدان      |
|       | المر. في الحصول على السعادة بأن ينحذ لمجهوده غرضا ممدوحا — في الحذق في سلوك الحياة –      |
| 1 & 0 | علاقاته بالتدبير – أنه لا تدبير بلا فضيلة                                                 |
|       | الباب الحادى عشر : في الفضائل الطبيعية – الفضائل التي نتلقادا عن الطبع ليست على الممنى    |
|       | الخاص فضائل ما لم ينرها العقل ونقرِّها بعادة اختيارية — نظرية سقراط على طبع الفضيلة       |
|       | حقة فى جزئها باطلة فى الجزء الآخر – الفضيلة لا يمكن أن تشتبه بالعقل ولكن لا فضيلة بدون    |
| ١٠.   | عقل – الندبير هو مع ذلك أسفل من الحكمة وهو لا يعمل إلا لها                                |
|       | الكتاب السابع                                                                             |
|       | نظــــرية عدم الاعتدال واللدة                                                             |
|       | الباب الأوّل: موضوع جديد للدرس – الرذيلة – عدم الاعتسدال والبهيميّة – الفضيلة             |
|       | المضادّة للبهيمية هي بطولة توشك أن تكون قدسية – كلمة الاسبارتيين – النمط الذي يتبع        |
|       | في هذه البحوث الجديدة بديًّا عرض الوقائع والآرا. المقبولة علىالوجه الأعرثم منافشة المسائل |
| 100   | الخلافية – فى الاعتدال والثبات على المكروه – رأى مقبول فى هذا الموضوع                     |
|       | الباب الثاني : إيضاح عدما لاعتدال – يكون الانسان عديم الاعتدال وهو عالم أنه كذلك –        |
|       | تفنيد سقراط إذ يقررأن الرذيلة ليست البتة إلا نتيجة الجهل – ردود على هذه النظرية –         |
|       | فروق متنوعة بين الاعتدال وندم الاعتدال على حسب الأحوال ــ ''ينوفوتيم سوفوكل''.            |
|       | أخطار السفاءط – فى عدم الاعتـــدال المطلق والعام – خاتمة المسائل الأوّليـــة فى عدم       |

| صفحة  |                                                                                                                                                                         |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|       | لباب الثالث : هل يعلم عديم الاعتـــدال الخطيئة التي يرتكبها؟ هل ينطبق عدم الاعتدال على                                                                                  |
|       | كل شيُّ؟ أم هل ينطبق فقط على أمور من صنف معين ؟ بالبديهة الخطيئة أعظم خطورة سي                                                                                          |
|       | كان مرتكبها عالمــابها – إيضاح الخطأ الذى يقعفيه عديم الاعتدال – يجوزأن يعرف القاعدة                                                                                    |
|       | العامة دون أن يعرفها في الحالة الحزئية التي فيها يفعل و يطبقها عليها ـــ قياس الفعل ـــ عديم                                                                            |
|       | الاعتدال لا يعرف الا الحد الأخير ولا يعرف الحدالكلي – النزكة النهائية لنظر يات سقراط                                                                                    |
| ١٦٤   | الذي يعتقد أن الانسان لا يفعل الشر إلا بسبب الجهل                                                                                                                       |
|       | لباب الرابع : ماذا ينبخى أن يعنى بعدم الاعتدال مأخوذا على إطلاقه ؟ – الأنواع المختلفة<br>للذات والآلام – اللذات الضرورية الناتجة عن حاجات البدن – اللذات الارادية – عدم |
| ,     |                                                                                                                                                                         |
|       | الاعتدال والاعتدال يتعلقان على الخصوص باللذات الجثمانية ـــ التفريق بين الرغبات المشروعة                                                                                |
|       | والمحمودة و بين التي ليست كذلك — في رغبات هذا النوع الأوّل الافراط وحده هو المذموم                                                                                      |
| 1 V 1 | ''نيو بى'' و ''ساطيروس'' ــ عدم الاعتدال والاعتدال المقابلان للفجور والقناعة                                                                                            |
|       | الباب الخامس : في الأشياء التي هي مقبولة بطبعها والتي تصــيركذلك بالعادة – الأذواق                                                                                      |
|       | البهيمية والسبعية – أمثلة مختلفة – الأذواق الشاذة والمريضة – لا يمكن أن يقال إن هذه                                                                                     |
| ۱۷۷   | الأذراق أدلة على عدم الاعتدال — عدم الاعتدال على المعنى المطلق هو المقابل للقناعة                                                                                       |
|       | الباب السادس: عدم الاعتدال في أمر الفضب أفل إثما من عدم اعتدال الرغبات – الرغبة                                                                                         |
|       | لا عاقل لها أيضا كالغضب – أمثلة مختلفة – ثلاثة صنوف من اللذات المختلفة – إن مقام                                                                                        |
| ۱۸۱   | البهائم أقل انحطاطا من مقام الانسان الساقط بالرذيلة                                                                                                                     |
|       | الباب السابع : الاستعدادات المختلفة للا شخاص بالنسبة للاعتدال ولاشره – الخلق الخاص                                                                                      |
| •     |                                                                                                                                                                         |
| ۲۸۱   | الاعتدال يمكن أن يكون له سببان : الهياج أو الرخاوة – الفرق بين هذين السببين                                                                                             |
|       | الباب الثامن : مقارنة عدم الاعتدال بروح الفجور - عدم الاعتدال أقل إثما فانه ليس متدبرا                                                                                  |
|       | فيه و إنه منقطع . أما الفجورفعلى ضدّ ذلك هو فساد عميق لا ينحرّج البنة في إتيان الشر –                                                                                   |
| 111   | صورة عديم الاعتدال                                                                                                                                                      |
|       | الباب التاسع : الانسان المتــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                         |
|       | النفي الأبران المادية المنادية في تفيد الأي – عكن أيضا أن يكون تفيد الأي مسببا                                                                                          |

| صفحة  |                                                                                            |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
|       | على أسباب ممدوحة – مثال'' نيوفتوليم'' – الاعتدال يوجد بين الخمود (عدم الحساسية) الذي       |
|       | يصدّ اللذات الأكثر ما يكون إباحة و بين الفجور الذي فقد كل سلطان على النفس ـــ علاقات       |
| 198   | الاعتدال بالقناعة – الفروق بينهما                                                          |
|       | الباب العاشر : الندبير وعدم الاعتدال لا يجتمعان – صورة جديدة لعديم الاعتدال – عَدم         |
|       | الاعتدال الطبيعي هو أصعب شفاء من عدم الاعتدال الناشئ عن العادة – ملخص النظريات             |
| 198   | على عدم الاعتدال                                                                           |
|       | الباب الحادى عشر : يهم الفيلسوف الذي يدرس علم السياســـة أن يجيد معرفة طبيعة اللذة         |
|       | وللألم – هل اللذة خير؟ وهل هي الخير الأعلى؟ – أدلة مختلفة الجهات على هذه المسئلة –         |
|       | فىأنواع اللذة وأسبابها – جواب على الاعتراضات المختلفة الواردة على اللذة – الحكيم يتق       |
| ۲ • ۲ | اللذات التي ليست لذات على الاطلاق والتي هي مصحو بة بخليط من الألم                          |
|       | الباب الثانى عشر : آرا، عامة على الألم واللذة اللذين يختلطان عنـــد بعضهم بالشر والخير –   |
|       | خطأ ''اسهيزيف'' – العـــلاقات بين اللذة والسعادة – أخطار الرغد المفرط – السعادة            |
| ۲ • ۹ | هى النمق التام لجميع ملكاتنا والفاعلية هي ذاتها لذة حقيقية                                 |
|       | الباب الثالث عشر : في لذات البدن – النظريات الباطلة على هــذا الموضوع – لا يلزم            |
|       | إهدار لذات البدن على الاطلاق ، ولكن يلزم حصرها فى الحدود التي هي فيها ضرورية ــــ          |
|       | علة الخطأ في اعتبار لذات البدن هي اللذات الوحيدة ــ في أنها تسلينا في الغالب عن أحزاننا ــ |
|       | الشباب – الأمرجة السوداوية – طبع الانسان الذي به حاجة للتغيير – الله وحده في كماله         |
| 717   | لا يتغير أبدا – الشرير يحب التغيير بلا أنقطاع – خاتمة نظرية اللذة                          |
|       | , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                                                      |

# الكتاب الثامن نظـر بة الصـداقة

| ونعجة |                                                                                                  |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 4542  | <b>لباب الثانى :</b> فى موضوع الصداقة – الخير واللذة والمنفعة هى العلل الثلاثة الوحيدة التي يمكن |
|       | أن تحمل على الصداقة — في الذوق الذي يشعر به الانسان بالنسبة للـ"شياء غير الحية – عطف             |
|       | متبادل لكنه مجهول – ليكون اثنان صديقين يلزم أن يتعارفا و يملم كل منهما ماير يده للا خر           |
| 7 7 8 | من الخير                                                                                         |
|       | الباب الثالث : الصداقة تلبس ثوب الأسباب التي أوجدتها . فهي مثلها على ثلاثة أنواع :               |
|       | صداقة منفعة ، وصداقة لذة ، وصداقة فضيلة – وهن النوعين الأولين مر. الصداقة –                      |
|       | الشيوخ لايكادون يحبون إلا للنفعة والفتيان إلا للذة – إلصداقات الوقنية للشباب ـــ الصداقة         |
|       | بالفضيلة هي الأكل والأمتن ولكنها الأندر … أنها لا نتكون إلا بالزمان ويجب أن تكون                 |
| 1 7 7 | ·تساوية بين الطرفين                                                                              |
|       | الباب الرابع: المقارنة بين أنواع الصداقة الثلاثة – الصداقات بالمنفعة لا تبق إلا ببقاء المنفعة    |
|       | ذاتها – الصداقات باللذة تنقضي على العموم مع السن – الصداقة بالفضيلة هي الوحيدة التي              |
|       | تستأهل فى الحق اسم الصداقة – أنها وحدها تقاوم النميمة – أما الأخريان فليستا صداقتين              |
| 777   | إلا لأنهما تشبهان تلك من بعض الوجوه                                                              |
|       | الباب الخامس : يلزم للصــداقة كما للفضيلة التمييز بين الاستعداد الأخلاق والفعل نفسه –            |
|       | يمكن أن يكون الناس أصدقاء بغاية الاخلاص من غير أن يأتوا فعل الصداقة – نتائج الغَيْبة –           |
|       | النسبوخ والناس الذين هم على خلق جاف وشديدهم قليلو الميسل الى الصداقة – الخُملطة                  |
|       | فى الميشة هي على الخصوص غرض الصداقة وعلامتها – ابتعاد الشيوخ والسوداو بين عن خلطة                |
| ۲۳٦   | العيشة . وذلك لا يمنع من أن تكون محبتهم حقيقية                                                   |
|       | الباب السادس : الصداقة الحقة لا تنجه إلا الى شخص واحد – الروابط المتعددة ليست                    |
|       | عميقة ــ الصداقة باللذة هي أقرب إلى الصداقة الحقة من الصداقة بالمنفعة ــ صِداقات الناس           |
|       | الأغنياء : أصدقاؤهم مختلفون جدا – الصداقة الحقة نادرة عندهم – خلاصة النوعين المنحطين             |
| 7 2 - | من الصداقة                                                                                       |
|       | الباب السابع: في الصداقات أو المحبات التي نتعلق بأولى الرفعــة : الأب والابن، الزوج              |
|       | والزوجة ، القاضي والأهالى – لأجل أن نتولد الصداقة وتبقى يلزم أن لا تكون المسافة بين              |
| 337   | الأشخاص كبيرة الىالافراط – علاقة الناس بالآلهة – مسئلة دقيقة يثيرها هذا الاعتبار                 |

| صفحة  |                                                                                           |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
|       | الباب الثامن: على العموم يؤثر المر. أن يكون محبوبا على أن يكون محبا – دأب المَـلِق –      |
|       | فى العلة التي تجعل الناس يبغون الحظوة لدى من هم أولو مركز رفيع – مثل الحب الأمى –         |
|       | مبادلة المحبة هي على الخصوص متينة متى كانت مبنية على الأهلية الخاصة لكلا الصديقين –       |
|       | العلاقة بين الناس غير المتساوين 🗕 سخرية العشاق 🗕 علاقات الأصـــداد 🗕 أنهم لا يميل         |
| Y     | أحدهم نحو الآخر، بل هم يميلون الى الوسط القيم                                             |
|       | الباب التاسع : روابط العدل بالصدافة في كل صورها – القوانين العامة للجماعات أيا كانت –     |
|       | كل المجتمعات الخاصــة ليست إلا أجزاء للجتمع الكبير السياسي – كل فرد في الملكة يشاطر       |
|       | فى المنفعة العامة التي هي غرض المجتمع العـام - المواسم - القرابين – الموائد – منشأ        |
| 701   | الأعياد المقدسة                                                                           |
|       | الباب العاشر : اعتبارات عامة على الأشكال المختلفة للحكومات : الملكية ، الأرسطقراطية ،     |
|       | التيمقراطية أو الجمهورية – فساد هــذه الأشكال الثلاثة : حكومة الطاغية . الألبغارشية       |
|       | والديماغوچية – تعاقب الأشكال السياسية المختلفة –مقارنة الحكومات المختلفة بالمجتمعات       |
|       | المختلفة التي تقدّمها العائلة – علاقات الوالد بأولاده – السلطة الأبوية عند الفرس – علاقات |
| Y 0 £ | الزوج بزوجه – علاقات الأخوة بعضهم ببعض                                                    |
|       | الباب الحادى عشر : تحت الحكومات المختلفة الأشكال إحساسات الصداقة والعـــدل هي             |
|       | دأمًا متناسبة بعضها مع بعض – المـــلوك رعاة الأم – نِعُم الاجتماع الأبوى – محبة الزوج     |
|       | زوجه هي أرسطقراطية – محبــة الإخوة بعضهم بعضا هَي تيمقراطية – حكومة الطاغية هو            |
|       | الشكل السياسي الذي فيه المحبة والعدل أقل ما يكون 🗕 الدمقراطية هي الشكل الذي فيه هذه       |
| 701   | الاحساسات أكثر ما يكون                                                                    |
|       | الباب الثانى عشر : في المحبة العائليــة – في حنان الوالدين على أولادهم وحنان الأولاد      |
|       | على والديهم – الأوّل هو على العموم أشدّ من الآخر – محبة الإخوة بعضهم لبعض والأسباب        |
|       | التي عليها تبني – المحبة الزوجية – الأولاد رباط آخربين الزوجين – الروابط العامة للعدل     |
| 177   | بين الناس                                                                                 |
|       | الباب الثالث عشر : الشكاوى والدعاوى لانتوقع فى صـــدقات الفضيلة ، و إنهــا لكـثيرة        |
|       | في الصداقات باللذة وهي تحصل على الخصوص في العلاقات بالمنفعة – هناك نوعان من علاقات        |
|       | المنفعة : أحدهما أخلاق محض والآخر قانوني _ في القواعد التي تتبع في الاعتراف بالجمار       |

| صفحة  |                                                                                           |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
|       | و فى أدا. الديون أو الالتزامات التي عقدها الانسان ــ. هل يجب أن يقاس مقدار المعروف        |
|       | بالمنفعة التي حصلها المستفيد منه أم هل يقاس بكرم الذي أداه – الاحساسات المتخالفة للدين    |
| 777   | ولفاعل الخير – تفوّق الصداقات بالفضيلة                                                    |
|       | الباب الرابع عشر : الاختلافات في العـــلاقات التي يكون فيها أحد الاثنين أعلى من الآخر،    |
|       | كل يكسب من الصــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                        |
|       | العمومية – العلاقات التي يستحيل فيها على المرء أن يؤدّى ١٠ عليه تمام الأدا. – التعظيم لله |
| 7 7 7 | وللوالدين – علاقة الأب والابن                                                             |
|       | الكتاب التاسع                                                                             |
|       | تابع نظـــرية الصـــداقة                                                                  |
|       | الباب الأول : أسباب الخلافات في العلاقات التي ليس الأصدقاء فيها . تساوين - في الأغلاط     |
|       | المتبادلة – هل ذلك الذي أســــــــــــــــــــــــــــــــــــ                            |
|       | فروطاغوروالسفسطائيين – الاجلال الواجب للا ْساتذة الذين علوكم الفلسفة – توانين بعض         |
|       | 79100 111 77 31 CN7 10 NI 1111 : 71 ANI 11                                                |

| صفحة |                                                                                                 |
|------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
|      | الباب الخامس : في العطف – أنه يختلف عن الصداقة وعن الميـــل – أنه يمكن أن يوجه                  |
|      | الى النكرات وأنه سطحى جدًا – النأثير الفعال للرؤية فى الصــداقة وفى الحب – كيف أن               |
| 797  | العطف يمكن أن يستحيل الى الصداقة – السبب العادى للعطف                                           |
|      | الباب السادس : في الوفاق – أنه يقرب من الصداقة – لا ينبغي أن يلتبس الوفاق بمطابقة               |
|      | الآراء – نتائج الوفاق الباهرة في المسالك – أنه هو الصداقة المدنيسة – عواقب الشقاق               |
|      | الوخيمة – « ايتيوقل » و « بوليتيس » – الوفاق يقتضى دائمــا أناسا أخيارا – الأشرار               |
| 790  | هم أبدا فىشقاق بسبب أثرتهم التى لا قيد لها                                                      |
|      | الباب السابع: فالنعم – المنع يحبِّ على العموم أكثر من المنعم عليه – الايضاحات الباطلة لهذا      |
|      | الفعل الغريب – المقارنة السيئة للدّيون – «إيبيشارم» – ايضاح أرسطوطاليس الخاص –                  |
|      | حب الفنانين لصنعتهم حب الشعراء لأشعارهم – المنع عليه هو بوجه ما صنيعة المنعم – اللذة            |
|      | الفاعلة أعلى من اللذة المنفعلة – يَنْعُم المر، بما يصنع من الخير – المر. يزيد حبه لمـاً كلفه من |
| 791  | التعب – حنق الأم البليغ على أولادها                                                             |
|      | الباب الثامن : في الأثرة أو حب الذات – الشرير لا يفكر إلا في نفسه – الخير لا يفكر البتة         |
|      | إلا فى أنَّ يحسن الفعل بصرف النظر عن منفعته الخاصــة – السفسطة لتبرير الأثرة – يلزم             |
|      | التفصيل فيا يعنى بهذه الكلمة – الأثرة المذمومة والعامية – الأثرة التي تنحصر في أن يكون المر.    |
|      | أفضل وأنزه من جميع الناس هي ممدوحة جدًا – إخلاص المر. لأصدقائه ولوطنه – احتقار                  |
| ٣٠٢  | الثروة ــ الشهوة الغالية في الخيروفي المجد                                                      |
|      | الباب التاسع : هل بالمر. حاجة الى الأصدقا. وهو فىالسمادة ؟ أدلة على وجوه مختلفة –               |
|      | هل المرء في الشقاء أشدّ حاجة الى الأصدقاء منه في السعادة؟ الرجل السعيد لايستطيع العزلة ،        |
|      | و إن به حاجة الى أن يعمل الخير لأصــدقائه وأن يرى أعمالهم الفاضلة – الاستشهاد                   |
|      | « بَنيوغنيس» – إن من الفضيلة التأمل فىالأعمال الفاضلة – أن يحس المرء أنه يعمل ويعيش             |
|      | فى أصحــابه، تلك هى لذة قوية، و إن المرء لا يدركها  إلا فى الخلطة التاءة — الرجل السعيد         |
| 4.4  | يجب أن يكون له أصدقاء فضلاء مثله                                                                |
|      | الباب العاشر : في عدد الأصدقاء – يجب أن يكون المدد قليــــــــــــــــــــــــــــــــــــ      |
|      | لأنه لا يمكن إسداء العرف اليهم جميعا ، وبالنسبة لأصــدقاء اللذة عدد َقليل كاف، وبالنسبة         |
|      | للا صدقاء بالفضيلة لا بنغي إلا مقدار ما مكن أن يحسم المو محمة خالصة فعدده يجب                   |

| صفحة  |                                                                                                    |
|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
|       | أن يكون محصورا جدا — العشق الذي هو إفراط في المحبة لا يكون إلا لشخص واحد ـــ                       |
|       | الصداقات المشهورة ليست أبدا إلا بيز_ اثنين، ولكن المـــر. يمكن أن يحب عددا كبيرا                   |
| ۰ ۱ ۳ | من مواطنيه                                                                                         |
|       | الباب الحادى عشر: هل الأصدقا. ضروريون أكثر فىالسرا. أم فىالضرا. ؟ أدلة فى كل                       |
|       | من الجهتين : مجرّد حضور الأصدقاء وعطفهم يخفف ألمنــا ويزكّى سعادتنا – عدم دعوة                     |
|       | المر. أصدقاءه إلا بمحفظ اذا كان في حال الحزن – الطلوع عليهم عنــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| 719   | عند ما يطلب اليهم خدمة لنفسه لكن لا يصرّ على رفض ذلك 🗕 الخلاصة 🐪                                   |
|       | الباب الثانى عشر : حلاوات العشرة – الصداقة كالعشق – يلزم الصديقين أن يرى كلاهما                    |
|       | الآخر – المشاغل المشتركة التي تمي الصداقة – الأشرار يفسد بعضهم بعضا – الأخياريزيد                  |
| ٣٢٣   | صلاحهم بالألفة المتبادلة – خاتمة نظرية الصداقة                                                     |

# الكتاب العاشر في اللذة وفي السعادة الحقية

| صفحة        |                                                                                               |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
|             | الباب الرابع : بقية نظرية اللذة – الفعل الأتم هو ذلك الذي يقع في أحسن الظروف ملاءمة           |
|             | له ـــ اللَّذَة تتم الفعل وتنهيه متى كانـــ الكائن الذي يحس والشيء المحس هما في الظروف        |
|             | المطلوبة – اللَّذَة لايمكن أن تكون مستمرة وكذلك الألم – الضعف الانساني – لذة الجدَّه –        |
| ٣٤٠         | الانسان يحب اللذة لأنه يحب الحياة — الارتباط الأكيد بين اللذة وبين الحياة                     |
|             | الباب الخامس : اختلاف اللذات – أنه ينجم عن اختلاف الأفعال – المر. ينجح بمقدار                 |
|             | ما تشتدً لذته في فعل الأشياء – اللذات الخاصة بالأشياء – اللذات الغريبة – بعضها يكدر           |
|             | البعض الآخرلأن الانسان لايستطيع أن يحسن فعل شيئين في آن واحد – مثل شهود المسرح                |
|             | ولهوهم – لذات التفكر ولذات الحواس – اللذة تختلف باختلاف الكاثنات بل باختلاف                   |
| 717         | الأشخاص من نوع واحد – الفضيلة هي التي يجب أن تكون مقياس اللذات                                |
|             | الباب السادس: إعادة نظرية السعادة إلماما - ليست السعادة كيفية مجردة، بل هي عمل                |
|             | حر ومستقل ، لا لغرض آخر غير ذاته مطابق للفضــيلة – لا يمكن أن تشتبه السعادة بضروب             |
|             | اللهو وباللذات – اللهو لا يمكن أن يكون غرض الحياة – الأطفال والطغاة – كلمة                    |
|             | جامعة من كلم « أنا خارسيس » – اللهو ليس إلا راحة وتهيئة للعمل – السعادة هي غاية               |
| 7 8 9       | ف الجدّ                                                                                       |
|             | الباب السابع: تبع إعادة النظريات على السعادة. – إن فعل الفهم يكون الفعل الأكثر مطابقة         |
|             | للفضيلة وبالتبع الفعل الأســعد ما يكون، وربمــا كان الأشد استمرارا ـــ اللذات العجيبة         |
|             | الفلسفة – الاستقلال المطلق للفهم وللعلم – لا غرض للفهم إلا ذاته – السكينة والسلام             |
|             | المقيم للفهم – اضطرابات السياسةُ والحرب – الفهم مبـــداً قدسي في الانسان – سبَّق هذا          |
| 808         | المبدأ الى ما لانهاية – عظة الانسان – السعادة هي في رياضة العقل                               |
|             | الباب الثامن : الدرجة النانية للسمادة هي تعاطى الفضيلة غير الحكمة – الفضيلة الأخلاقية         |
|             | قد نتعلق أحيانا بالكيوف الطبيعية للبدن وترتبط جدّ الارتباط بالتدبير – علو السعادةالعقلية –    |
|             | أنها لا تكاد نتعلق بشيء من الأشياء الخارجية ــ الفضيلة تنحصر فى النية وفى الأفعال مما ــ      |
|             | السعادة الكاملة هي فعل التأمل المحض — مثال الآلهة — من الندنيس أن يفترض لهم فاعاية            |
|             | غير فاعلية التفكير – مثال مضادّ من الحيوانات – أنها لا سعادة لها لأنها لاتفكر البتة – السعادة |
| <b>40</b> V | متناسبة مع التفكير والتأمل                                                                    |

| مفحة  |                                                                                              |
|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
|       | الباب التاسع : السعادة تقتضى بعض الدعة الخارجيــة ولكن هـــذه الدعة محدودة ـــ المركز        |
|       | المتواضع لا يمنع من الفضيلة ومن السعادة – رأى «سولون» – رأى «أنقزاغور» – لاينبغي             |
|       | اعتقاد النظريات إلامتي طابقت الحوادث الواقعية عظمة الحكيم – أنه حبيب الآلهة –                |
| ٣٦٣   | أنه هو السعيد الوحيد                                                                         |
|       | الباب العاشر: عجزالنظريات – أهمية العمل – رأى « تيوغنيس » – العقل لا يخاطب                   |
|       | إلا العدد القليل – الجماهير لايمكن أن تسير ولا أن تصلح إلا بخوف العقوبات – تأثيرالطبع –      |
|       | ضرورة التربية الحسنة – أنها لا يمكن تنظيمها الا بالقانون – نصائح حكيمة يعطيها أفلاطون        |
|       | للشارعين – الاستعال المتبادل للعمل وللقوّة – التربية العمومية والتربية الخصوصية – فوائد      |
|       | القواعد العامة والعلم – التجربة – وظيفة الشارع العجيبة – المهنة الفليلة النفع والقليلة الشرف |
|       | للسفسطائيين الذين يعلمون السياسة – كون السياسة ضرورية – الدراسات النظرية للدساتير            |
|       | يمكن أن تكون مفيدة – مجموعة الدساتير – ارتباط علم الأخلاق بالسياسة – تنبيه الى أن            |
| * 7 7 | سياسة أرسطو نتلو علم الأخلاق                                                                 |
|       |                                                                                              |

# الكتاب الرابع تحليك المختلفة

### الباب الأول

فى السخاء – حدّ السخاء – السرف – البخل – الميزات العامة السخاء – الفضائل التبعية التى يستتبعها – السخاء يجب أن يقدر بمقياس ثروة الذى يعطى – السخى لا يشعر أبحثر من اللازم بخسارات المال – إنه سهل فى المعاملة – السرف أقل من البخل كثيرا فى استحقاق الذم ولو أن نتائجهما فى الغالب واحدة – البخل لا يُشفى – الفروق المختلفة للبخل .

§ 1 — بعد عدم الاعتدال لتتكلم على السخاء ، يمكن أن يقال إنه الوسط القيم في كل ما يتعلق بالثروة ، حينها يمدح انسان بأنه سخى كريم فليس ذلك البتة من أجل فعاله السامية في الحرب ، ولا من أجل الأعمال التي يُعجب بها الانسان من جانب الحكيم ، ولا من أجل عدالته في الأحكام ، ولكر ... من أجل طريقته في إعطاء الأموال وكسبها ، وعلى الأخص في الكيفية التي يعطيها بها .

٢٥ - نحن نعني بالمال كل ما تقدر قيمته بالعملة والنقد. ٣٥ - السرف

<sup>-</sup> الباب الأول - في الأدب الكبيرك 1 ب ٢٢ وفي الأدب الى أويديم ك ٣ ب ٤

١ = بعد عدم الاعتدال – فى الأدب الكبير وفى الأدب الى أو يديم هكذا: بعب نظرية عدم الاعتدال تأتى نظرية الحلم ، و بعد هذه نظرية السخاء . أما فى الأدب الى نيقوما خوس فان نظرية الحلم تجيى. بعد نظرية الأريحية . ر . فها يلى فى هذا الكتاب الرابع الباب الخامس .

<sup>-</sup> ولا من أجل عدالته في الأحكام – يمكن أن يعني بها أيضا " ولا من أجل صحة حكمه " ·

٧ - نعنى با المال - هذا النعريف ، على ما فيه من الصحة ، ربما كان أبعد ما يكون عن الكمال .

والبخل أو عدم السخاء هما الافراطان والعيبان فيا يخص الأموال . يصدق دائمًا معنى البخل على أولئك الذين يهتمون أكثر مما ينبغى بخيرات الثروة . ولكن أحيانا قد يمزج معنى السرف بمعنى عدم الاعتدال الذى ينقل اليه . لأننا نسمى أيضا مبذرين أولئك الذين لعدم قدرتهم على ضبط أنفسهم يسرفون فى الانفاق لاشباع شرههم . 

§ ع \_ يظهر لنا أن هؤلاء الناس هم أرذل ما يكون ، لأنهم فى الواقع يجمعون بين رذائل عديدة . ومع ذلك فان اسم المسرفين الذى يسمون به ليس صالحا لهم على وجه الضبط . § ه \_ فان المسرف الحقيق ليس به إلا رذيلة واحدة خاصة وهى تبديد ثروته ، إن المسرف كما يدل عليه اشتقاق الكلمة فى اللغة اليونانية هو ذلك الذى يتلف ثروته بيده ، و إتلاف المال بلا تعقل إتلاف للذات مادام أن الإنسان لا يستطيع أن يعيش إلا بما عنده ، ذلك هو المعنى الحق الذى يلزم أن ينصرف اليه لفظ السرف .

٣ - البخل أو عدم السـخاه - أرسطو يقول فقط « عدم السخاه » وقد اسـتعملت هذا اللفظ
 ولو ان المجمع اللغوى « الأكاديمي » لا يجيزه ، لكنه من جهة الاشتقاق مطابق تماما للفظ اليوناني .

يهتمون أكثر مما ينبغى – وعلى هذا الحساب فعدد البخلاء يكون عظيا جدًا وكان لأرسطو أن ينخذ
 تعبيرا أقل عموما من هذا

 <sup>\$ -</sup> ليس صالحا لهم على وجه الضبط - ذلك بأن الرذيلة الأصلية فيهم هى عدم الاعتدال وليست
 هى السرف .

<sup>§</sup> ٥ - كما يدل عليه اشتقاق الكلمة - ظننت واجبا أن أزيد كل هذه الجملة لأحصل تقريب المعانى الذى ليس بارزا فى اللغة الفرنسية بروزه فى اللغة اليونانية . فان الكلمة اليونانية التى نترجمها "بالمسرف" تدل باشتقاقها على " ذلك الذى لا يستطيع حفظ نفسه ونجاة ماله ".

<sup>-</sup> لفظ الاسراف – ليس لهذا اللفظ في اللغة الفرنسية ولا في اللغة اللاتينية ماله .ن القوّة في اللغة اليونانية .

 ٩ - غير أن جميع الأشياء التي يستعملها الإنسان استعالا ما يمكن أن تصادف استعالاً حسنا أو سيئا والمال هو أحد تلك الأشباء التي تستعمل . وإن الانسان لينتفع بشيء أحسن انتفاع ممكن متى كانت له الفضيلة الخاصة بهذا الشيء، فالذي له فضيلة خاصة بالأموال ينتفع أحسن ما يمكن بالثروة . وهــذا هو الرجل الجواد الكريم . ﴿ ٧ – استعال الأموال لا يمكن أن يكون على ما يظهر إلا إنفاقا أو عطية . وإن تحصيل المــال وحفظه إنما هو أولى أن يكون إحرازا لا إستعالا . حينئذ المعنى الخاص للسـخاء أولى به أن يكون الاعطاء حينها ينبغي من أن يكون الأخذ حينها ينبغي وعدم الأخذ حينها لا ينبغي . و إن الفضيلة تنحصر في إتيان الخير أكثر منها في قبوله ، وفي اتيان الأشياء الجميلة أكثر منها في ترك المخازى ٠ ١ ٨ ٨ - فن ذا الذي لا يرى أنه في فعــل الاعطاء يجتمع بالضرورة هــذان الشرطان عمل خير وعمل أشياء جميلة ؟ من ذا الذي لا يرى في فعل القبول أن الانسان إنما يقف عند حدّ قبول نعمة أو أنه لا يفعل إلا شيئا ليس مخزيا ؟ من ذا الذي لا يرى أن الشكر إنما يوجه الى الذي أعطى وليس البتة الى الذي لا يأخذ وأن الثناء قاصر بالحرى

<sup>§</sup> ٦ – الرجل الجواد الكريم – من جهة ظرأخرى ربما يمكن الظن بأن الفضيلة الخاصة بالمال مى حفظه . ولكن فكرة أرسطو أشرف من ذلك وهي كذلك أحق متى أجيد فهمها . فإن المال أجدر به أن يُحمّن استماله من أن يحفظ كما يقول أرسطو فها يلى .

لا تستمال ... إحراز – هــذا النفصيل حق فان الثروة الى لا تستعمل تكاد تكون غير نافعة ٠
 راجع السياسة ك ١ ب ٣ ص ٣٣ من ترجمي الطبعة الثانية ٠

وان الفضيلة – أو بعبارة أعم الفضل أو الاستحقاق •

ــ الثناء ــ والاحترام الذي هو خير .

على الأول؟ § ٩ – ومن جهة أخرى أسهل على الانسان أن لا يأخذ من أن يعطى، لأنه أقل ميلا على العموم الى أن يحرم نفسه ما عنده من أن يرفض نعمة غيره عليه . § ١٠ – الرجال الذين يمكن أن يسموا بحق أجوادا هم حينئذ أولئك الذين يعطون . وما أولئك الذين لا يقبلون ما يقدّم اليهم بممدوحين على سخائهم ولو أنه يمكن أيضا أن يمدحوا على عدلهم . § ١١ – إن الذين يقبلون العطايا التي يعطونها لا يستحقون البتة أى مدح ، ان السخاء ربماكان هو المستحب من بين بعيط الفضائل، لأن الموصوفين به نافعون لأمثالهم من بني الانسان، ولأن الانسان على الأخص .

\$ ١٢ — على أن جميع الأفعال التي مصدرها الفضيلة جميلة ، وكلها مقصود به وجه الخير والجميل . على هـذا فالرجل السخى والجواد يعطى لأن العطاء جميل ، ويعطى كما ينبغى أى يعطى الذين يلزم إعطاؤهم ، وبقدر ما يلزم ، وحينما يلزم ، و بمراعاة جميع الأركان الأخرى التى تكون العطية الحسنى . \$ ١٣ — أزيد على ذلك أنه يبذل هـذه العطايا بلذة أو على الأقل بدون ألم ما ، لأن كل فعـل مطابق للفضيلة ملائم ، أو على الأقل خالص من الألم ، ولا يمكن أن يكورن في الواقع مؤلى .

١١ - هو المستحب - يلزم فوق ذلك أن يقترن السخاء بالرعاية ، ومع ذلك فهــذا هو الجارى في العرف . ولكن حسن الاعطاء هو ميزة خاصة ، ومن النـاس من يعطون كثيرا ولكنهم لا يعرفون أن ينحببوا الى غيرهم .

١٢ - الخيروالجميل - عبارة المتن هي " الجميل " فقط ، ولكني رأيت من الضروري استعال هذين اللفظين لأحصل قوة العبارة اليونانية .

١٣ ٩ أوعلى الأقل خالص من الألم – هـذا القيد لايظهر لنا أنه حق ، فإن الرجل الســخى
 ف الحقيقة يجد لذة عظمى فى الاعطاء ، وهذا ما يعترف به أرسطو فيا يلى .

§ ١٤ — حينًا يعطى الانسان من لا ينبغي إعطاؤه ، أو حينًا لا يعطي لأن العطاء جميل ويعطى لأى سبب آخر، فليس المعطى جوادا حقا، بل يجب أن يسمى اسما آخر أياكان .كذلك الذي يعطى مع شعور ألم ليس جوادا أيضا ، لأنه لو استطاع لفضل ماله على الفعل الجميل الذي يفعله ، وما هذا بإحساس رجل سخي في الحقيقة . ١٥ = انه كذلك لا يقبل ممن لا ينبغي أن يقبل منه، لأن قبول العطية في هذه الأوضاع المريبة ليس فعل رجل لا يقدّر المــال كثيراً . ﴿ ١٦ حــ و إذا لم يقبل البتة فهوكذلك لا يسأل، لأنه لا يكون من رجل، يعرف أن يفعل الخيرللناس، أن يترك نفسه بالسهولة هكذا تدين لغيرها . \$ ١٧ — فهو لا يأخذ المـــال إلا حيث يلزم أخذه، أعنى من أملاكه، لا لأن ذلك فيه شيء من الجمال في نظره، بل فقط لأز هذا شيء ضروري محض ليمكنه من أن يعطي .كذلك هو لايهمل تعهد ثروته الشخصية ما دامت هي التي يجد فها الوسيلة لمساعدة غيره وقت الحاجة . كذلك لا يبذلها تبذيرا لأول طارق، لكي يبقي عنــده ما يعطيه لمن يلبغي إعطاؤه حينما يلزم وكلماً يلزم ليرضي الشرف . ﴿ ١٨ — جدر بقلب كرىم أن يجزل العطاء إلى حدّ الافراط بحيث لا سبق لنفسه إلا أقل الأقدار . بل إنما هو من شأن النفس الكرعة

<sup>§</sup> ١٤ – لأن العطاء جميل – هذا هو السبب الوحيد للسخاء ·

إنه كذلك لا يقبل - إن الطباق السخاء على هذه الحالة غير واضح تماما ، فإن السخاء كما نبه
 إليه أرسطو ينحصر على الخصوص في الاعطاء لا في القبول .

١٦ - فهوكذلك لا يسأل - هذا حق ، ولكن هـذه الخصوصية ربمـاكان أولى بها أن تكون
 خصوصية المرى. من أن تكون خصوصية السخى .

١٧ – كذلك هو لا يهمل – لا يقول أرسطو: إن السخى يرعى ثروته بل قال لا يهملها ٠

<sup>§</sup> ١٨ – الى حدّ الافراط – ربما كان في هذه الحالة السرف ولو أنه ينفق على غيره لا على نفسه ·

أن لا تعنى بأمر ذاتها. § 19 – على أن السخاء يجب أن يقدر دائما بحسب الثروة . إن السخاء الحق ينحصر لا فى قيمة ما يعطَى، بل فى وضع الذى يعطِى، فانه يبذل عطاياه بنسبة ثروته، ولا شىء يمنع من أن الذى يعطى أقل يكون هو الأكرم إذا كان يجود بعطاياه من ثروة أقل .

§ .٧ — يظهر الانسان على العموم أكثر سخاء حينها لا يكون قد حصل ثروته بنفسه، بل تلقاها من غيره بالارث، لأنه حينئذ لا يكون البتة قد عرف الحاجة . وكل امرئ أحرص عادة على ما حصله بنفسه كما يرى ذلك بمثال الآباء والشعراء . على أن الرجل السخى يجد مشقة كبرى فى أن يثرى ، لأنه غير ميال إلى قبول المال ولا إلى الاحتفاظ به ، وأكثر مر . ذلك أنه ميال إلى أن يشرك غيره فى ماله ، وأنه لكونه لا يقدر للأموال قيمة فى ذاتها فهو يقومها بمقدار ما تسمح له بأن يعطى § ٢١ — ذلك هو ما يفسر ما ينعى به عادة على البخت من أنه أقل إغناء للذين هم أحق بأن يكونوا أكثر ثروة ، ولكن يرى لهذا سبب مقنع . ذلك بأن ما يجرى على المال هو الذى يجرى على كل ما عداه . فانه غير ممكن إحرازه متى لم يكلف المرء نفسه أدنى عناء فى تحصيله . § ٢٢ — على أن الرجل السخى متى لم يكلف المرء نفسه أدنى عناء فى تحصيله . § ٢٢ — على أن الرجل السخى فهو لا يفوته واحد من أوضاع اللياقة التى بيناها، لأنه حينئذ لا يكون قد أتى فعلا فهو لا يفوته واحد من أوضاع اللياقة التى بيناها، لأنه حينئذ لا يكون قد أتى فعلا

١٩ - يجب أن يقدر دائما بحسب الثروة - شرط أساسى للحكم على أخلاقية المرء .

 <sup>؟</sup> ٢٠ – يظهر الانسان على العموم أكثر سخاء – كل هــذه الفكرة مستعارة من أفلاطون ر
 الجمهورية ك ١ ص ٨ ترجمة فكتوركوزان .

الآبا، والشعرا، - هذا هو التشبيه الذي أجراه أفلاطون بعينه .

<sup>§</sup> ٢١ – ذلك هو ما يفسر – ملاحظة في محلها وكثيرا ما تصادف في الواقع ·

من أفعال السخاء . كذلك إذا أساء انفاق ماله فلن يكون لديه بصد ما ينفقه في المواطن التي ينبغي فيها الانفاق . § ٣٣ — أكرر أن المرء لا يكون في الحق سخيا الا بشرط أن ينفق بحسب ماله ، وكما ينبغي . ومن جاوز حدّ قدرته فهو المسرف ، وهذا يوضح كيف أنه لا يمكن أن يقال على الطغاة إنهم مبذرون . ذلك بأن ثرواتهم هي على العموم من السعة بحيث يصعب عليهم فيما يظهر أن يبددوها على الرغم مما قد يأتون من ضروب السرف والانفاق الخارجة عن حدود المعقول .

§ 74 — لم كان السحاء حينئذ وسطا مضبوطا فى جميع ما يمس الأموال فى حالى اعطائها وقبولها ، كان السحى لا يعطى ولا يقبل إلا عند ما ينبغى، و بقدر ما ينبغى فى الأشياء الصغيرة وفى الأشياء الكبيرة على السواء ، أزيد على هذا أن ذلك يكون دائما مصحو با بارتياح ، ومن جهة أخرى يقبل عند ما ينبغى أن يقبل و بقدر ما ينبغى أن يقبل ، ذلك بأنه لم كانت الفضيلة التى امتاز بها هى وسطا بالنسبة لعملى الاعطاء والقبول على اختلافهما لزم أن يظهر الوسط فى أحدهما وفى الآخر بمظهر ما يجب أن يكون ، متى عرف المرء أن يحسن العطاء كانت النتيجة الطبعية لذلك ما يحسن القبول هنا هو ضد الإعطاء أنه يحسن القبول هنا هو ضد الإعطاء

<sup>\$</sup> ٢٣ – على الطغاة إنهـم مبذرون – ربمـاكانت هــذه الملاحظة غير محكمة حيناكان ما صدقها هو طغاة المدائن الاغريقية . ولكنها ليست على شيء من الضبط أصلا اذا طبقت على بعض الأمبراطرة الرومانيين الذين هم بلاشك أغنى من أولئك الطغاة الصغار والذين يجب اعتبارهم مبذرين ، فهما تكن ثروة الانسان واسعة فانه يستطيع أن يسرف فيها كما يستطيع أن يحسن التصرف فيها بحكمة .

فيا يظهر – ان الامثلة من شأنها أن تثبت لأرسطو أن هذا القيد وضع فى محله وأنه ضرورى •
 لا حيكون دائما مصحو با بارتياح – فى هذا تكرير بعض الشى• لما ذكر فيا سبق ف ١٣

لا نتيجة له . لكن الكيوف التي لتعاقب يمكن أن توجد معا فى الشخص الواحد، بخلاف الأضداد فانها بالبديهية لا يمكن البتة أن تكون على هذه الحال .

§ و٢ - متى وقع للرجل السخى أن ينفق نفقة فى غير موضعها أو قليلة اللياقة ، استشعر منها الحزن ، ولكن باعتدال وكما ينبغى ما دام أن خصوصية الفضيلة أن لا يحزن المرء ولا يفرح إلا لما يستأهل ذلك وعلى قدر معلوم ، ١٦٥ - كذلك السخى هو شديد السهولة فى الأعمال ، بل يترك نفسه تُغبن بسهولة ، لأنه لا يقيم وزنا عظيا للمال ، وقد يألم أنه لم ينفق ماكان يجب انفاقه أكثر من أن يألم أنه أنفق نفقة غير نافعة ، فهو فى هذه الحالة ليس من رأى "سيونيد" ، أما المسرف فهو فى جميع هذه النقط ليس هو أيضا بريئا من الخطأ ، فانه لا يعرف أن يفرح ولا أن يحزن لما ينبغى وكما ينبغى ، على أن ما يلى سيبين لناكل هذا بأحسن من ذلك .

٢٧٩ ـ قررنا فيما سبق أن الافراط والتفريط في أمرالسخاء هما السرف والبخل،
 وأنهما يقعان على نحوين: الاعطاء والقبول. ومع ذلك فانا نخلط بين الانفاق و بين

الأصنداد فاتها بالبديهية - راجع « قاطيغورياس » أو المقولات العشر ب ١٠ و ١١ نظرية الأضداد ص ١٠ و ١٠ انظرية

<sup>\$</sup> ٢٦ – من رأى ''سيمونيد'' – لما سألت ''امرأة هيرون'' ''سيمونيد'' أجابها أنه يؤثر المال على الحكمة ، راجع البيان ك ٢ ب ١ ٦ ص ١٣٩١ ف ١٠ من طبعة برلين ، فلا شك في أن أرسطو يشير هنا الى هذه الكلمة ، وقد كان '' سيمونيد'' يقول أيضا انه يؤثر أن يُعنى أعداء، بعده على أن يكون محتاجا لأصدقائه مدة حياته ، على أن المعلوم أن '' سيمونيد''كان مشهورا بالبخل ، و يقال انه هو أول من باع المدح واتجر بالشعر لدى الطغاة والاغنيا، .

أن يفرح ولا أن يحزن – فيا يتعلق بالمال وانفاقه .

الاعطاء . فالسرف هو حينئذ إفراط في الاعطاء ولا قبول فيه البتة . فهو في التفريط منجهةالقبول. أماالبخل فعلى ضدّ ذلك هو في التفريط بالنسبة للاعطاء، وفيالافراط بالنسبة للأخذ، وذلك هو دائمًا في الأشياء الصغيرة جدًا . ﴿ ٢٨ – حينتذ فشرطا السرف لا يمكن أن يقترنا زمنا طويلا ، لأنه ليس من السهل إعطاء كل الناس متى كان الانسان لا يقبل من أحد، وبذلك نتبدّد ثروة الافراد عاجلا متى أرادوا أن يعطوا بذلك الاسراف الذي هو على التحقيق علامة المبذرين . ١٩ ١٠ على أن هذه الرذيلة يظهر أنها أقل مقتا من رذيلة البخل . فان السن والاملاق نفسه يمكن أن يصلحا حال المسرف ورده الى حدّ الوسـط لأن له خاصة السخيّ الذي يعطى ولا يأخذ ، دون أن يعرف كيف نستعملهما كلتهما حينًا بنبغي ولا على ما ينبغي . بل يكفي في أمره أن يعتاد عادات القصد أو يصلح نفســـه بأية وسيلة أخرى حتى يصــير رجلا سخيا . وحينئذ يعطى متى ينبغى الاعطاء ، ولا يقبــل حين لا ينبغى القبول . حينئذ في الواقع ليس طبع المسرف طبع سوء ، فانه لا شيء من الرذيلة ولا من الصغار في هذا الميل المفرط لكثرة الاعطاء وعدم الأخذ. إن هذا إلا جنون. ٣٠ إن العلة في ظهور المسرف أعلى علوا كثيرا من البخيل - بصرف النظر عن

٧٧ – وذلك هو دائما فى الأشياء الصغيرة جدا – فان الحرص متى وقع فى الأشياء الكبيرة شمى اسما
 آخرغير البخل .

١٨ – الأفراد – مقابلة بالطفاة الذين لا يمكن أن تستنزف ثرواتهم الواسعة والذين أشار أرسطو اليهم آنفا .
 ١٩ – أنها أقل مقتا من رذيلة البخل – هـذه مسئلة صعب حلها ، ولكن الأدلة التي يدعم بها أرسطو رأيه أدلة متينة .

لا شيء من الرذيلة ولا من الصفار ... ... إن هــذا إلا جنون – هاك عذر السرف • ولكن من
 النادرأن يصلح المسرف نفسه ليصير سخيا • بل هو يمضى الى الطرف المضاد و يصير بخيلا •

الأسباب التي قدّمتها \_ هي أن الأول يحسن الى طائفة من الناس ، وأما الثاني فانه لا يحسن الى أحد ولا الى نفسه . ﴿ ٣١ ﴿ حَمَّا أَنْ أَكْثُرُ الْمُسْرِفِينَ } قدمت يقبلون أيضًا حينًا لا ينبغي أن يقبلوا ، وبهـذا يظهرون بمظهر الضعف في السخاء فيصيرون شرهين يقبلون من كل يد، لأنهم يريدون دائما أن ينفقوا، فسرعان مايقعون فى استحالة الانفاق على ما يرغبون . إن ينابيع ثروتهم الخاصة لا تلبث أن تنضب، ويضطرون الى أن يستعينوا بثروة الأغيار . ولما أنهم لا يكادون يفكرون في كرامتهم ولا فى شرفهم تراهم يأخذون بلا تدبر وبأية طريقة . إن كل ما يريدون هو الاعطاء . وكيف يستطيعونه ؟ ومن أين يستطيعون ؟ هــذا هو أقل ما يلقون اليه اهتمامهم . § ٣٢ -- من أجل ذلك ترى عطاياهم ليست على الحقيقة من باب السخاء وليست شريفة، لأنها ليست صادرة عن الاحساس بالخبر، ولا معطاة كما منبغي أن تعطى . فانهم أحيانا يغنون أناسا ينبغى أن يتركوا فى الفقر ولا يعملون شيئا لأناس سلوكهم حقيق بالاحترام . يعطون بملء اليدين المتملقين والذين يجلبون اليهم لذات ليست أعلى مقاما من لذات الملق ، من أجل ذلك أيضا كان أكثر المسرفين عديمي الاعتدال . ولأنهم يبذرونأموالهم بهذهالسهولة ينفقونها أيضابسهولة على الافراطات ويستسلمون لفوضي اللذات، لأنهم لا يعيشون للفضيلة ولا للواجب .

٣٠ - يحسن الى طائفة من الناس - ان المسرف يفكر على العموم فى ارضاء لذاته أكثر من أن يفكر
 فى إسداء الخير للا عيار . وسيقول أرسطو ذلك فيا يلى .

<sup>§</sup> ٣١ – إن كل ما يريدون هو الاعطاء – أى ارضاء شهواتهم الشخصية ·

<sup>§</sup> ٣٢ – كما ينبغي أن تعطى – أى بالمطابقة للعقل ، وعلى قدر استحقاق الذين يسألونهم البر .

<sup>-</sup> المتملقين – هذا هو ما يقع عادة .

§ ٣٣ — على اننا نكرر أن المسرف معذلك يلتى بنفسه فى هذه الافراطات، لأنه خُلِّى ونفسه بلا هــدى ولا معلم، فلوأنه اهتُمَّ بأمره لأمكن ردّه الى الوسط القويم والى الخير.

§ ٣٤ — أما البخيل فهو عن ذلك بعيد . يظهر أن الشيخوخة والضعف بجيع صوره هي التي توجد البخلاء . على أن البخل هو أدخل في طبع الانسان من السرف، لأن أكثرنا يستحب حفظ ماله على إعطائه . § ٣٥ — هذه الرذيلة يمكن أن تأخذ غايتها من الشدة وتكتسى ظواهر أكثر ،ا يكون من التخالف ، وإن العلة في وجود درجات شي من البخل بهذا المقدار إنما هي أن البخل لما أنه ينحصر في عنصرين أصليين : عدم الاعطاء ، والافراط في القبول ، فليس هو في جميع الأشخاص تاتما على السواء ، وأحيانا يتفرع فيظهر في البعض زيادة الافراط في الأخذ ، وفي البعض زيادة والافراط ، الأشخاء والأفقاب : وأدة في عدم الاعطاء ، ﴿ ٣٦ — فينئذ كل الناس الذين يصمونهم بهذه الألقاب : الأشحاء واللؤماء والأضآء ، عيهم جميعا هو عدم الاعطاء ، لكنهم مع ذلك لا يرغبون . البتة في أخذ مال الغير ولا يريدونه ، فبعضهم يحجم بهم الشرف والتبصر أمام اقتحام البتة في أخذ مال الغير ولا يريدونه ، فبعضهم يحجم بهم الشرف والتبصر أمام اقتحام

٣٣٥ - المسرف معذلك -- بعد هذه القسوة على المسرف أخذ أرسطو يلين له و يعتبره على الأخص ضحية سوه التربية .

<sup>§</sup> ٣٤ – أن الشيخوخة – تنبيه حق ·

<sup>-</sup> أدخل في طبع الانسان – وعلى ذلك فالبخل أغلب عليه من السرف •

٥ ٣٥ – غايبًا من الشدة – الأمثلة الشنيعة التي يمكن ايرادها معلومة عند الناس.

<sup>-</sup> أحيانا 'نفرع – إيضاح دقيق للفروق الدقيقة التي يقع عليها البخل ·

٣٦ - الأشحاء واللؤماء والأضناء - اضطررت الى ايراد هذه الصفات العامية لأحصل فكرة أرسطو
 على أكل وجه .

العار، لأن من الناس من يظهرون أو على الأقل يزعمون أنهم لا يبالغون فى التقتير الله لكيلا يقعوا البتة فيما يلجئهم الى الخسة، ومن هذه الطائفة الشحيح وسائر أمثاله الذين هم أهل لأن يقطعوا الشعرة أربعة أجزاء. كل أولئك أهل لهذا اللقب، لأنهم يفرطون فى العناية بأن لا يعطوا البتة أحدا شيئا ما . وآخرون لا يمتنعون من قبول أى شيء من الغير إلا لخوف فى نفوسهم، لأنه ليس من السهل فى الواقع أن يقبل المرء من الأغيار دون أن يعطيهم شيئا مما عنده . فهم يؤثرون أن لا يعطوا شيئا وأن لا يأخذوا شيئا .

\$ ٣٧ — و بحلاء آخر ون على ضد ذلك يُعرفون بافراط فى القبول من كل يد وأخذ كل ما يستطيعون ، مشال ذلك جميع الذين يتهافتون على المضار بات الممقوتة وأر باب محلات السوء وسائر الذين من هذا الصنف والمرابين وجميع الذين يقرضون أصغر المبالغ بأكبر الفوائد . كل أولئك يأخذون من حيث لا ينبنى الأخذ ، وأكثر مما ينبنى أن يؤخذ . ﴿ ٣٨ — ويظهر أن الشره فى المكاسب المخجلة بأشد ما يكون إنما هو الرذيلة العامة لجميع هذه القلوب الساقطة ، فهم لا يبالون البتة بأنواع العار ما دام أنهم ينالون منه ربحا ، ويزيد الطين بلة أن هذا الربح هو دائما ضئيل جدًا ،

الشعرة أربعـة أجزاء - في عبارة النص استعارة مماثلة استعضت عنها بهذه العبارة التي هي أوفق لتعبيرات لغتنا (الفرنسية) .

يتهافتون على المضاربات المقوتة – هذا ليس ما يعنى به البخل .

٣٨ = ضئيل جدا - دذا هو أحد الشرائط الاساسية للبخل ويثبته المثل الذى أورده أرسطو .
 وإن الشره الذى لا حدّ له والذى يدفع الم كبائر الجرائم ليس من البخل على المعنى الخاص لهذه الكلبة .

لأرب من الخطأ أن يُدعى بحلاء أولئك الذين يربحون أرباحا طائلة من حيث لا ينبغى لهم أن ينالوها، ويتملكون ما لا ينبغى لهم أن يأخذوه، فمشلا الطغاة الذين ينهبون المدائن ويجردون المعابد التى ينتهكون حرماتها يجب أن يسموا قطاع الطريق في المائن ويجردون المعابد التى ينتهكون حرماتها يجب أن يسموا قطاع الطريق في البخلاء المقام، واللص وقاطع الطريق، فانهم لا يسعون إلا للكاسب المخجلة، وإنهم لحبهم الجم للكسب يرتكبون ما يرتكبون ، هؤلاء وهؤلاء يقتحمون سبل العار ، هؤلاء يتجشمون أشد المخاطر هولا ليحوزوا السَّلَب الذي يبتغون ، وأولئك يثرون بطريقة خسيسة على حساب أصدقائهم الذين هم أولى بأن يهدوا لهم الهدايا ، هذان الصنفان من الناس يكسبون خلسة من حيث لا ينبغى لهم أن يكسبوا ، فما تلك إلا قلوب غلف ، وكل هذه الطرائق التي يسلكونها لكسب المال ليست إلا صورا من صور البخل ،

§ . § \_ من أجل ذلك حق أن يقابل عدم السخاء أو البخل بالسخاء مقابلة تضاد . لأنب نكر أن البخل رذيلة أكثر استحقاقا للوم من السرف وأنها مدعاة لذائل أكثر من السرف كما وصفنا .

§ 13 — اليك ما عندنا ان نقول على السخاء وعلى الرذائل التي تقابله ·

<sup>§</sup> ٠٤ – رذيلة أكثر استحقاقا للوم – ذلك ما حاول أرسطو آثباته آنفا ف ٢٩

#### الباب الثاني

الأريحية – حدها والفرق بينها وبين السخاء – التفريط والافراط بالنسبة للا ريحية – خواصً الأريحية – نحواصً الأريحي – مقاصده وطريقته في فعل الأشياء – النفقات العمومية ، النفقات الخصوصية – الافراط في الأريحية – فظاظة النهرج ونبؤه عن الذوق – النفريط في الأريحية – الحقارة ،

§ 1 — الكلام على الأريحية إنما هو نتيجة طبيعية لما سبق . هذه الفضيلة هي بالبديهية أيضا احدى الفضائل المتعلقة بالتصرف في الأموال، غير أنها لا نتناول كالسخاء جميع الأفعال التي نتعلق بالأموال، بل هي لا تنطبق إلا على الأعمال التي يجل فيها الانفاق . فهي في هذه الأحوال الاستثنائية تفوق السخاء في العظم لأنها كما يدل عليه اسمها إنفاق المال إنفاقا مناسبا في ظرف عظيم . § ٢ — على أن معنى العظم هو دائما معنى إضافي ، فليس سواء إنفاق الذي ينشئ السفن ويوسقها ، والذي ينفق لنصرة نظرية بسيطة . أما مناسبة الانفاق فانها نتعلق بالمنفق وموضوع الانفاق ووسائله . § ٣ — فالذي ينفق كما ينبغي لكرامته في الأشياء الصغيرة والعادية لا يستحق بذلك لقب الأريحي ولا ذلك الذي يمكنه أن يقول كما قال الشاعر :

<sup>-</sup> الباب الثاني - الأدب الكبيرك ١ ب ٢٤ والأدب الى أو يدم ك ٣ ب ٦

١ ٩ - نتيجة طبيعية لما سبق – الواقع أنه من الملائم الكلام على الأريحية بعد السخا. • ولكن ف الأدب الى أو يديم لم يتكلم على الاريحية الا بعد المروءة وكذلك فى الأدب الكبير .

كما يدل عليه اسمها – الاشتقاق اللاتيني في هذا المعنى كالاشتقاق اليوناني .

٢ - الذي ينشئ السفن و يوسقها - يكاد لا يوجد في الأزمان القديمة بين المصروفات العمومية
 ما هو أهم من ذلك -

٣ - ف الأشياء الصغيرة - هذا القيد يُخرج معنى الأريحية كما يدل عليه اللفظ .

<sup>-</sup> الشاعر - هو ° هوميروس " ر · الاودسي النشيد ١٧ البيت ٢٠ ٤

#### 

فان الأريحى هو ذلك الذى يعرف أن ينفق كما ينبغى فى عظام الأشياء فهو بذلك سخى أيضا، ولكن ليس السخى أريحيا بالضرورة .

§ ٤ - من أجل هـذه الحال يسمى عدم الأريحية صغارا وحقارة ويسمى الافراط بهرجة غليظة وأبهة لا ذوق فيها . ولقد توجه انتقادات من هـذا النوع إلى جميع هـذه النفقات ، لا لأنها مبالغ فيها فى الأشياء التى تلزم فى حقها المبالغة فى الانفاق، ولكن لأنها تنفق رئاء وظهورا فى بعض الظروف وبطريقة كان يلزم أجنابها ، على أننا سنعيد القول فى هذه التفاصيل بعد .

§ ٥ – يمكن القـول بأن الأريحى هو رجل تدبر وحكمة ما دام أنه كف الأربى ما يناسب كل مقـام ولأن ينفق النفقات العظيمة على القـدر اللازم . 
§ ٦ – فكما قلنا في البداية الحلة إنما تعينها الأعمال التي تصدر عنها والأشياء التي تنطبق عليها . فإن نفقات الأريحي عظيمة وملائمة معا ، والنتائج التي يقصدها يجب أن تكون كذلك عظيمة وملائمة ، لأنه على هذا النحو لا تكون النفقة عظيمة فقط ، بل يجب أن نتفق مع الغرض المقصود . فالعمل يجب أن يكون جديرا بالنفقة ، والنفقة يجب أن تكون جديرا بالنفقة ،

<sup>§</sup> ٥ – رجل تدبروحكة – هذا كان يحسن انطباقه أيضا على السخى . ومن المحقق أن الأريحى أكثرتعرضا للخسارة ، لانه اذا انخدع فى الحساب فر بما يخسر ثروته كلها . فالخطر عليه عظيم متناسب مع ما سفق .

<sup>؟</sup> ٦ - في البداية - ر ٠ ما سبق ك ١ ب ٨ ف ٨ وك ٢ ب ١ ف ٧

<sup>-</sup> بل ربما تفوقه - ومن أجل ذلك تستدعى الأريحية الاعجاب الذى تطلبه · وقد كان هذا الاعجاب في الازمان القدعة هو المكافأة الوحيدة ·

 إنما هو في سبيل الخير والجميل أن ينفق الأريحي هذه النفقات الكبيرة ، لأن قصد الخيرهو الخلق العام لجميع الفضائل . أزيد على ذلك أن الأريحي ينفقها بلذة وسهولة شريفة، لأن المبالغة في النظر إلى الأشياء عن قرب هو على العموم علامة الصغار، والأريحي إنما يقصد أن يؤتى هــذه النفقات على الحسني وعلى أنسب ما يكون بقدر الامكان أكثر من أن يهتم بما تساويه من الثمن وبما يمكن الحصول عليه من تنزيل القيمة . ﴿ ٨ – أكرر أنه يلزم ضرورة أيضا أن يكون الأريحي سخيا . لأن الرجل السخى حقا يعرف أن ينفق ما يلزم وحينها ينبغي، ولكن العظم في هذه الظروف هو خاصة الأريحي . يمكن أن يقال إن عظم السخاء يقع بهــذه القيود نفسها ، غير أن الأر يحى يستطيع أن ياتى شــيئا أشرف وأعظم بنفقة مساوية ، فان قيمة المــادة التي تستعمل وقيمة العمل التي يحصل منها ليستا متماثلتين البتة . فقد يمكن أن تكون المادة من أنفس المواد وأغلاها كأن تكون من الذهب مثلا ، ولكن قيمة العمل إنما هي عظمه ، إنما هي جماله لأن رؤيتنا للخواص التي تميزه تولد في نفوسنا الاعجاب به . ولهذه الأسباب كانت الأريحية أهلا لأن يعجب بها، وإن نبل العمل ينحصر في أريحية تامة .

<sup>§</sup> ٧ – بلذة – كما يفعل السخىّ الذى هو أيضا يعطى عطا ياه بلذة ·

۸ - العظم هو خاصة الأريحى - هــذا المعنى يكثر تكريره وانه لمن الوضوح بمكان يكون معه
 من غير المفيد الالحاح في بيانه .

بنفقة مساوية - ربماكان في هذا تناقض لما قيل آنفا .

<sup>-</sup> إنما هي جماله - الأريحي قد يُكسب الأشياء عظا · ولكن ليكسبها جمالا يجب أن يكون رجل ذوق · ومن المحتمل أن أرسطو في هذا المقام يتذكر '' بير يكليس '' ·

§ ٩ – من النفقات الكبيرة ما نعتبرها على الأخص مشرّفات ، تلك هي مثلا القرابين العلنية التي تقرب للآلهة، وعمارات العبادة والضحايا ، ومثلها في اعتبارنا جميع النفقات التي تنفق في سبيل عبـادة الله ، والتي ينفقها الأفراد مدفوعين بعامل الطمع الشريف في خدمة الجمهور معتقدين أنه يجب عليهم الوقت بعـــد الوقت أن يستخدموا ثروتهم لتزيين مسارح الألعاب أولتجهيزالعهارات البحرية للأمة أوفي نفقات الأعاد القومية . إ . ١ - ولكنه يجب دائما كما أسلفت آنفا أن يلحظ في هــذه المواطن من هو ذلك الذي ينفق هــذه النفقات الكبيرة وما هي ثروته حتى يسمح لنفسه مهذه النفقات . يلزم أن توجد المناسبة التامة بين جميع هـــذه الوجوه . و إن هذه المناسبة يجب أن لا 'تتناول فقط الموازنة بين النفقة و بين العمل بل أيضا 'نتناول حال المنفق. § ١١ — على هذا لا يمكن الفقير البتة أن يكون أريحيا ، لأنه ليس عنده الوسائل التي تسمح له بهذه النفقات الواسعة على ما ينبغي . ولو حاولها لكان معتوها ، إذ الأمر بالنسبة له ضدّ اللياقة الحقيقية وضدّ الواجب، في حين أنه يجب احترام هذا وذاك لفعله على حسب ما تقتضيه الفضيلة . ١٢٥ ــ هذه النفقات الجليلة لا تليق إذن إلا بأولئك الذين يتمتعون منذ زمان بثروة عظيمة كسبوها بأنفسهم أو ورثوها عن آبائهم أو كانت ملك روكيّة هم بعض أفرادها . إنها تليق بأولى الحسب

١٠ ﴿ ١٠ ﴿ أَسَلَفَتَ آنَفًا ﴿ فَى أُولَ هَذَا البَّابِ .

<sup>-</sup> حتى يسمح لنفسه بهذه النفقات – هــذه الملاحظة مفهومة جدًا فانه قد يخشى على شرف الدولة إذا كانت هذه النفقات العمومية يسلم أمرها الى أيد غير ماهرة وأشخاص غير أغنيا. • وهذا الاهتمام يصادف محله أكثر اذا كان الأمر بصدد بناء السفن وتجهيزها فان الأمر اذن متعلق بسلام الجمهورية •

١١ - وضـــ الواجب - بالنسبة له و بالنسبة للملكة فانه يخرب ثروته ولا يستطيع أن يؤدّى الجمهور ما وعد من المنافع .

الرفيع وبالرجال الذين كساهم المجد أثوابه . وبالجملة كل أولئك الذين لهم تلك المراكز التي تجع بين العظمة والكرامة .

١٣٤ – تلك هي حينئذ الآية الأصلية للأريحي ، وأكرر أن الأريحية إبما تنحصر على وجه العموم في النفقات من هذا القبيل، فهي أعظم النفقات وأولاها بانالة الشرف ، بهذه النفقات يمكن أن تلحق النفقات الخصوصية التي تكاد لا تقع الا مرة واحدة في الحياة ، مثال ذلك الأعراس والظروف الماثلة لها ، أو تلك النفقات التي تهتم بها مدينة بأسرها أو الأعيان الذين يحكمونها ، مثال ذلك استقبال الأقيال الأجانب أو توديعهم والهدايا التي تهدى أو تقبل في مشل هذه الظروف الكبرى، لأن الأريحي لا ينفق هذه النفقات الهائلة في شأن شخصه، بل هو لا ينفقها البتة إلا في شؤون الجمهور، وإن الهدايا من هذا الصنف لها شبه بالقرابين المقدسة التي يقربونها للآلهة .

§ 14 — الأريحى يعرف أيضا أن يبنى له مسكنا يليق بثروته، لأن هذا أيضا هو زخرف فى موضعه، فاذا لاق الاكتار فى الانفاق فانما يليق على الخصوص فى الأشياء التى يجب أن يكون لها حظ من البقاء ما دام أنها أجمل الأشياء .

١٢ - الدين كساهم المجدأ ثوابه - هذا ينطبق فى الحق على " بير يكايس " .

١٣ ٩ - النفقات الخصوصية - من الصعب أن يظهر المر. شيئا من الأريحية فى شؤون حياته الخصوصية .

استقبال الاقيال الأجانب أو توديعهم – فان الأريحى يمكن أن يضيفهم على حسابه الخاص
 لا على حساب الحكومة ما دام أرسطو لا يتكلم هنا الاعلى النفقات الخصوصية

إلا فى شؤون الجمهور – فإن الوطنى فى هذه الحالة يستطيع أن يؤدى خدمة للا مة دون أن تكون
 له أية صبغة رسمية .

<sup>§</sup> ١٤ – مسكنا يليق بثروته – هذا شبه فرض أوجبته السعة في كل زمان ·

التي يجب أن يكون لها حظ من البقاء ما دام أنها أجمل الأشياء . § ١٥ – ينبغى أن يلحظ مع ذلك فى كل نفقه منها اللياقة ، لأن الأشياء أعيانها لا تليق بالآلهـة وبالناس على سواء فى معبد أو على قبر ، فكل نفقة مما ينفقون يمكن أن تكون عظيمة فى العظيم ومثالها هنا إنما هو العظيم فى صف النفقات التى نحن نتكلم عليها .

\$ 17 — لكن العظيم فى موضوعه يختلف عن العظيم فى النفقة ذاتها . حينئذ فى شأن هدية الطفل أجمل طيارة وأجمل دف يمكن أن يكون فيهاكل الأريحية الممكنة وربما يكون ثمنها لا شىء ولا يستدعى أى سخاء . \$ ١٧ — من أجل ذلك ترى أن خاصة الأريحى إنما هى دائما أن يعمل الأشياء بعظم فى النوع الذى يعملها فيه . وتلك مزية لا يمكن أن تطال بحيث تكون دائما متناسبة مع قيمة النفقة نفسها .

\$ ١٨ - هـذا هو إذن الأريحى ، ولكن الرجل عديم الذوق الذى يعاب هنا بالافراط هو المتبهرج الذى ينفق بلا حدود وضد كل لياقة كما قلت آنفا، يبذر النقد تبذيرا فى النفقات الحقيرة ويسمى فى أن يظهر ظهورا لامعا بلا أقل ذوق ، فاذا استقبل أناسا جاءوا ليدفعوا ماعليهم من الأقساط، عاملهم كما يعامل من جاءوا لحضور عرس، أو أنه فى تمثيل رواية هزلية يقيمه يأمر فتفرش بسط الأرجوان تحت

لها حظ من البقاء - السبب جدى ومعقول اللهاية ومن هنا يجى. جمال مساكن الأرسطقراطيين .

<sup>§</sup> ١٥ – يلحظ ... الليافة – وصية حقة ورقيقة الحاشية كان لها تطبيقات كشيرة فىالزمن القديم ·

النفقات التي نحن نتكلم عليها - هي النفقات العمومية والرسمية لحاجات انملكة والديانة .

١٦ > كل الأريحية المكنة – قد يكون التعبير أشد مما ينبغى فى صدد هدية صبى .

١٧ - الأثيا. بعظم - فإن المر. يمكنه أن يعمل بعظم من غير أن تكون النفقة عظيمة .

<sup>§</sup> ۱۸ - كما قلت آنفا - ر . ما سبق ف ٤

أقدام الممثلين حين دخولهم الى المسرح كما يفعل المجاريون، على أنه مع ذلك لا يركب متن هذا الجنون حبا فى الجميل بقدر ما يأتيه لعرض ثروته على العيون وليعجب الناس به على ما يخال . و بالجملة انه ينفق القليل جدّا حيثما يلزم أن ينفق الكثير و ينفق الكثير حيثما لا يلزم أن ينفق إلا القليل .

§ ١٩ — أما الرجل الحقير فانه خاطئ بالتفريط من جميع الوجوه، وبعد أن ينفق النفقات الهائلة تراه بشيء من الصغار يعطل الأشياء من كل عظمتها ومن كل جمالها. ففي كل ما يفعل يؤخر النفقة بلا انقطاع و يبحث عن أن ينفق أقل قدر يمكنه، ويشكو من كل ما ينفق و يظن دائما أنه فعل أكثر مما يلزم . ﴿ ٢٠ — وفي الحق أن ميولا أخلاقية كهذه إنما هي رذائل ، ومع ذلك فانها غير كافية لأن تجرّد إنسانا من الشرف، لأنها لا تضر بالغير البتة ، ولانها ليست معرّة مطلقا .

كا يفعل الحجار يون - فان زينة الحجار بين كان يضرب بها المثل في الزمن القديم .

١٩٩ – الرجل الحقير – هذا العيب يجب أن يكون كثير الوقوع فى الأزمنة القديمة لأن الأريحية كانت ضربا من الواجب العام لا يستطيع الغنى أن يفلت منه .

٢٠ ٩ - ميولا أخلاقية كهذه -- التي تدعو الى البهرجة أو الى الحقارة .

غيركافية لأن تجرد انسانا من الشرف - ولكنها تكفى لتصييره مسخرة

# الباب السالث

فى المروءة – حدها – الرذيلتان المتقابلتان – صخر النفس والفخر الباطل – المرى. لاغرض له إلا الشرف – إنه أفضل الناس – اعتسدال المرى. فى كل حال من حالات اليسار والإعسار – مزايا المرك الكبر تمى المروءة – رفعسة المرى، وعزته – شجاعته – نزاهته – استقلاله – أناته وتناقله – صراحته – وقاره – محائل المرى، – الرجل بلا عظم فى النفس – الأحق الفخور .

§ 1 — المروءة أو عظم النفس كما يكفى اسمها فى تعريفها لا تنطبق إلا على الأشياء العظيمة . لكن لنعلم بديًّا على أى الأشياء تنطبق . على أنه يمكننا على سواء أن ندرس إما الفضيلة ذاتها وإما الشخص القائمة هى به .

§ ۲ — المرى، يظهر أنه الانسان الذى يحس أنه أهل لعظائم الأسياء والذى هو فى الواقع كذلك ، لأن الذى يقدر نفسه ذلك التقدير الرفيع من غير استحقاق هو غبول ، وليس البتة قلب فاضل مخبولا أو عديم التمييز ، فالمرى، هو حينئذ من أسلفنا، لكن ذلك الذى ليس له إلا قليل من القيمة الشخصية وهو يعرف ذلك لنفسه بكونه لا يطلب إلا الأشياء التي على قدره يمكن تماما أن يكون رجلا عاقلا ومتواضعا وليس البتة قلبا مريئا ، المروءة تقتضى العظيم دائما، فهى كالجمال فى أنه لا يوجد إلا فى جسم عظيم، لأن الناس صغار الأجسام يمكن أن يكونوا على ملاحة وحسن دون أن يكونوا من الجمال فى شىء ،

<sup>-</sup> الباب النالث - الادب الكبيرك ١ ب ٢٣ ، الأدب الى أو يديم ك ٣ ب ٥

إ ١ - أو عظم النفس - زدت هذه العبارة ليكون البيان أتم . ولقد ترجم «كونرارت» هذه اللوحة في رسالاته .

<sup>§</sup> ۲ – مخبول – وربماكان أحسن من ذلك أن يقال «أحمق» .

في جسم عظيم - وقد سارع أرسطوأن يزيل بالمثل ما يحصل للعقل من الدهش . أنه لا يعنى مع
 ذِلك أن الجال لا يقوم إلا بالامتدادات . فعلي هذا الحساب تكون أهرام مصرأ جمل جميع الآثار .

\$ ٣ - إن هـذا الذي له في حق ذاته الرأى الأعلى وهو لا يستحقه هو رجل فور، ولو أن الفخر لايلازم دائمًا تقدير الانسان لذاته بأكثر مما تساوى . 
\$ إلى الذي يبخس قدر ذاته هو نفس صغيرة سواء أكان قدره في الواقع عظيما أم متوسطا، بل ولو لم يكن له إلا قدر ضئيل فهو يضعه دائما في المركز الأدنى من قيمته الحقيقية، غير أن ما يدل بوجه خاص على صغر النفس هو شأن ذلك الذي يغمط نفسه حقها حينا تكون في الحقيقة مليئة بالكفاءة والاستحقاق وهل يفعل الإنسان غير هـذا اذاكات في الواقع غير كفء لعظائم الأمور؟ \$ ٥ - المريء هو في الطرف الأعلى بعظمته ذاتها ، ولكنه في الوسط القويم لأنه حيث ينبغي أن يكون . إنه يقدر نفسه حق قدرها في حين أن أغياره على ضدّ ذلك خاطئون إما يلافراط وإما بالتفريط .

\$ 7 - حينئذ اذا أحس الانسان لنفسه قدرا عظيما وكان كذلك في الحقيقة ، وعلى الأخص اذا أحس لنفسه أعظم قدر لايجوزله إلا أن تكون قباته شيئا واحدا وهو هذا : أنه لما كان الجزاء العادل للاستحقاق واجبا أن يكون من الخيرات الخارجية ، كان أعظم هذه الخيرات يجب أن يكون في نظرنا هو الذي نسنده الى الآلهة أنفسهم أى الخير الذي يطمع فيه الناس أولو الكرامات العليا أكثر من كل ما عداه

٣ ﴿ وَلُو أَن الْفُخْرُ لَا يُلازِم ﴿ فَنَدُ لَا يَكُونُ ذَلِكُ الَّا نَتِيجَةُ الْجَهَلُ •

 <sup>﴿</sup> ٤ - يغمط نفسه حقها - قد يكون ذلك أيضا جهار للذات أو تواضعا أكثر من أن يكون صغارا .

إ ٥ - في الطرف الاعلى ... الوسط القويم - ليس بين ها تين العبار تين شي. من التناقض · وإن
نفارٍ پة أرسطو في المروءة تطبق في الواقع بغاية الإحكام ·

والذى هو جزاء الأعمال الباهرة . هذا الخير انما هو الشرف . فالشرف بلاجدال هو أعظم جميع الخيرات الخارجية للانسان على ذلك فالمرىء انما يهتم فى سلوكه بما يمكن أن يوصل الى الشرف أو يسبب العار دون أن يخرج هذا الاهتمام مع ذلك البتة عن الحدود القيمة . § ٧ – وفى الحق ليس لغير سبب أن القلوب المريئة يظهر أنها تعتد على الخصوص بالشرف ما دام العظاء يطمعون على الأخص فى الشرف الذى يونه لأنفسهم الجزاء الأوفى .

٨ - صغر النفس عيبه التفريط وهو يخلى صاحبه أدنى مما هو ومن ذلك الاحساس الشريف الذى يشعر به المرىء.
 ٩ - أما الرجل الفخور فعيبه الإفراط بأن يغلو رأيه فى أهليته .
 ولكنه من هذه الجهة لا يطول المرىء البتة .

§ ١٠ ـ ما دام المرىء أهلا لعظائم التشاريف لزم أيضا أن يكون أكمل الرجال . متى اجتمع للرء أعظم فضل كان له الحق فى أجمل نصيب . فان لأحسن

٦ - هذا الخير انما هو الشرف - من الخيرات الخارجية أعلى مكافأة هى هــذه · على ان المرى ·
 مع ذلك لديه كل المكافآت التى يجزيه بها الضمير والتى هى آكد من الاخرى ·

دون أن يخرج هذا الاهتمام مع ذلك عن الحدود القيمة - هذا القيد ضرورى ، و إلا خسر المرى،
 خلقه اذا هو انقلب اهتمامه الى هم مزر بمروءته .

إ ٧ - العظاء يطمعون على الأخص فى الشرف - هذا حق ولكن العظاء ليسوا دائماً أهل
 مروءة وان كان مركزهم يسهل لهم ذلك ٠

<sup>§</sup> ۹ – بأن يغلو رأيه – الذى هو غير أهل له ٠

إ ١٠ - أكل الرجال - ليس البتة في الواقع ملكة أخلاقية أرفع قدرا من المروءة ٠ فانها
 يستوجب الاعجاب والمحبة حيثًا وجدت ٠ إنه لا مروءة حقيقية بلا فضيلة ٠ و إلا كانت رباً عضا ٠

الناس أحسن نصيب ، على هذا يلزم ضرورة أن يكون الرجل المرى، حقا مليئا بالفضيلة ، وكل ماكان عظيا من الفضائل من أى نوع يشبه أن يكون منحظه ، § ١١ - لا يلائم المرى، البتة أن يضطرب ولا أن يفتر كما أنه لا يتدنى البتة إلى فعل الشر، وكيف يرتكب أفعالا محجلة ذلك الذى لا شى، عظيم فى عينيه ؟ ولو أنعم النظر فى المروءة لما كان فيها إلا سخريّة بينة اذا لم تكن مقترنة بالفضيلة ، كذلك لا يكون المرء أهلا للشرف اذا كان رذيلا ، لأن الشرف هو جزاء الفضيلة ولا حق فيه إلا للقلوب الفاضلة .

١٢ = على هذا فالمروءة تشبه أن تكون زينة جميع الفضائل الأخرى . فهى تنميهن ولا يمكن أن توجد بدونهن . وإن الذى يجعل صعبا على الانسان أن يكون مريئا بكل معنى الاخلاص هو أنه لا يمكنه أن يكونه بدون فضيلة تامة .

\$ ١٣ – غير أنى أكرر أنه مهما يكن من أن المرىء لا يهتم على الخصوص الا بما يمكن أن يجلب الشرف أو العار فانه لا يتمتع إلا مع غاية الاعتدال بنعم الشرف الكبرى و بالتى يخوطا الاخيار . إنه ينظر اليها كأنها ملك له أو يراها أحيانا دونه ، لأنه ليس البتة من صنوف الكرامات ما يكفى أن يكون جزاء للفضيلة الكاملة . ومع ذلك فهو يقبلها مادام أن الأخيار على كل حال لا يستطيعون أن يمنحوه شيئا أعظم منها . غير أن المرىء يحتقر الى الغاية ذلك التكريم الذي يأتيه من العامى والذي يتعلق بصغار الأشياء . لأن ذلك ليس به جديرا . وانه كذلك ليزدرى الشتائم مادام أنها لا يمكن البتة أن تصدق عليه .

١٢ - زينة جميع الفضائل الأخرى - صورة ،ليثة برقة الحاشية و بالحق .

<sup>§</sup> ١٣ – لا يتمتع إلا مع غاية الاعتدال – لأنه دائما أعلى من جميع الكرامات التي تقدم له . ومهما عظمت فان فضيلته أعظم منها .

§ 18 — ولكن رجل المروءة كما قلت اذا كان يلحظ على الأخص الشرف، فهو مع ذلك معتدل فى كل ما يتعلق بالثروة و بالجاه، وعلى جملة من القول فى كل ما يتعلق بالسراء والضراء على أية صورة وقعت . إنه لا يفرط فى الفرح بالفلاح ولا يلحقه الافراط فى الهبوط عند الفشل . بل ليس له هذه الاحساسات الجامحة الى الشرف الذى هو مع ذلك فى عينيه أهم الأشياء ما دام الجاه بجميع وسائله التى لا نهاية لها والثروة لا يشبه أن يكونا مرغو با فيهما إلا بالنسبة الى الشرف الذى يجلبانه، وما دام الذين أوتوا هذه المزايا إنما يريدون بها على الخصوص بلوغ الشرف . غير أن النفس العظيمة التى بالنسبة لها صنوف الشرف شىء قليل هى بالضرورة أقل اهتماما بما دون الشرف . لذلك تجد كيف أن أهل المروءة يبين عليهم غالبا الأنفة والتغطرس .

\$ 10 — ومع ذلك يمكن أن يقال إن مزايا مركز عظيم وخفض من العيش تساعد أيضا على إنماء المروءة . فحسب شريف وقدرة وثراء تلك هنّ مزايا محفوفات بالشرف والاحترام ، لأنهر نادرات وساميات في الحياة ، وكل شيء مركزه في الحير سام فهو على الخصوص حقيق بالشرف ، من أجل ذلك كانت المزايا من هذا النوع تصير الرجال أحيانا أكثر مروءة لأنهم قد سبق بهم أن شرفهم الذين

١٤٨ - كا قلت - في هذا الباب ف ٦

١٥ - تصير الرجال أحيانا أكثر مروءة - هذه الملاحظة محصورةً فى حدودها غاية فى الإحكام . وهذا هو السبب الذى يحمل الارسطقراطيات الحقيقية على توجيه التربية وجميع عادات الحياة الى عظائم الاخلاق .

لانه قد سبق بهم أن شرفهم – فاذا كانت قلو بهم فى خير منزلة تمسكوا بأن يبرروا الاعتبار الذي
 حُبُوا إياه حتى من قبل أن يستحقوه •

يحيطورن بهم . ١٦ هـ في الحق الرجل الخسيّر هو وحده الحقيق بالشرف والاحترام . ولا شك في أنه متى جمع المرء بين الثروة والفضيلة فاحترامه آكد . ولكن أولئك الذين يملكون هذه النعم الحارجية دون أن تكون لهم الفضيلة لايمكنهم هم أنفسهم أن يقــدروا لهم قيمة سامية جدًّا ويخطئ من يظنهم أهل مروءة . لأنه لا يوجد البتة شرف ولا مروءة بدون فضيلة كاملة . ﴿ ١٧ — أما الأشرار فانهم متى حصلوا على النعم من هذا القبيل أصبحوا متكبرين وقحاء . لأنه ليس من السهل بدون الفضيلة ضبط النعمة بقيد الاعتدال اللائق. فان الشرير لكونه غير كفء لتحملها برزانة ولكونه يظن أنه أعلى قدرا من الناس فهو يحتقرهم ويسمح لنفسه بجميع الأهواء التي تلهمه المصادفة إياها . قد يتخذ الناس لأنفسهم صورة ممسوخة من المروءة دون أن يكون لهم أدنى شبه بالمرىء . إنهم يقلدونه فيما يستطيعون، ولأنهم لا يسلكون سبل الفضيلة لا يباغون من المروءة إلا ازدراء سلوك الغمير بلا تعقل ولاحق . § ١٨ — ولكن الاستهانة التي تظهر على المرىء لها دائمــا مبرر، لأنه يحكم بحقيقة الأشياء في حين أن العامى لا يحكم البتة إلا بالمصادفة .

§ ۱۹ — المرىء لا يحب أن يتجشم الأخطار الصغيرة . وهوكذلك لا يسمى

١٦ - الرجل الخير هو وحده الحقيق بالشرف والاحترام - فانظر كيف أن المرى يجب أن يكون
 قبل كل شى، رجل فضيلة .

<sup>§</sup> ۱۷ – الاشرار – انامتحان الجلة هو فى الواقع من آكد ما يقع للنفس الانسانية احتماله . وقليل من القـــلوب هو الذى يحــن احتماله . غير أن من يحتملون هذا يستطيعون بلا خوف أن يحتملوا غيره من بوائق الدهر .

وائق الدهر .

وائو الدهر .

وائو الدهر .

وائو الدهر المناس ال

١٨ - لأنه يحكم بحقيقة الأشياء - ومنها قليل جدًا هو الذي يستحق تقدير نفس كبيرة وعنايتها .

١٩ - الأخطار الصغيرة - التي تصغر عن أن تلائم شجاعته .

الى الأخطار العادية، لأن نفسه لا تقدر ذلك إلا بأنه شيء قليل، ولكنه يقتحم الأخطار الحقة العظيمة ويضحى بحياته مر... غير تأخر لأن الحياة لا تظهر له بأنها تستحق أن يحرص عليها بكل ثمن . ﴿ ٢٠ — ومع أنه جدير بان يفعل الخير للأغيار فانه يحمر خجلا مما يسدون اليه من الخير، لأن فى الحالة الأولى علوا وفى الأخرى الخطاطا . ويتلوهذا أنه يرد أكثر مما قبل، وبهذه المثابة يصير الذي كان قدّم اليه خدمة مدينا له ببعض شيء . ﴿ ٢١ — على هذا فأهل المروءة يذكرون الناس الذين قدموا اليهم العرف دون الذين قبلوه منهم، لأن المدين بالمعروف دائما أنزل درجة من فاعل المعروف والمرىء يسعى فى كل شيء للعلو . ترضيه ذكرى هؤلاء ويألم لاذكار الآخرين ، من أجل ذلك ربات وطيطيس " بنفسها عن أن تذكر "المشترى " تفصيلا بالخدم التي أذتها إليه . كذلك " اللقدمونيون " لما استنجدوا الآتينين لم يذكروا لهم إلا الخدم التي أذتها إليه . كذلك " اللقدمونيون " لما استنجدوا الآتينين لم يذكروا لهم إلا الخدم التي كانوا يتقبلونها منهم عدّة مرات .

٢٠ - يحرّ خجلا مما يسدون اليه من الخير - قد يكون هــذا التعبير شــديدا . والحق هو أن المرى لا يحب أن يسدى اليه المعروف بل يؤثر أن يسديه هو .

<sup>§</sup> ٢١ – لأن المدين بالمعروف دائما أنزل درجة – هذا تكرير لمــا سبق ·

<sup>- &</sup>quot; طيطيس " - ر . الاليادة . النشيد ١ البيت ٣ . ٥ وما يليه . وقد زدت كلة " نفصيلا " لأن المسطور في " هوميروس " أن " طيطيس " قد ذكّرت المشترى بما أدّت اليه من الخدم السابقة ولكنها لم تذكر واحدة منها على وجه التخصيص . وذلك هو الذي فعله " اللقدمونيون " في الفارف الذي يشير اليه أرسطو، فانهم قالوا إنهم ما كانوا يتذكرون الخدمات التي أدوها الى الآتينين فيا مضى ولكنهم كانوا يتذكرون الذكرى كلها ما أصابوا حن معروفهم . تلك هي عبارة " اسطراط " وهو يستند الى شهادة " كليسنين " في مؤلف الناريخ الاغريق . وليست كذلك عبارة " اكسينوفون " في مؤلف الناريخ الاغريق ك ٢ ب ٥ ف ٣٣ ص ٤٦١ من طبعة فرمين ديدو .

§ ٢٢ \_ وفي خلق المرىء أيضا أنه لا يلجأ الى أحد، أو على الأقل لا يلجأ اليه إلا بشق النفس، وأنه على ضد ذلك يتفضل بكل قلبه، وأنه يظهر العظمة والعزة تلقاء أولئك الذير\_ هم في مراكز الشرف أو في بحبوحة السعة، وهو مملوء بالرعاية والتلطف نحو أواسط الناس، ذلك بأنه من العسر ومن الشرف معا أن يطول الأولين في حين أنه من أهون ما يكون تقدمه على الآخرين . والتعالى بل التكبر على العظام قد يلابس الرجل الشريف المولد، أما على صغار الناس فانه ضرب من سوء الذوق و نشبه أن يكون منه سوء استعال للقوّة فيحق الضعفاء . ﴿ ٣٣ ﴿ المرىء لا يغشي المحالُّ التي يتشرف العامى بالذهاب اليها ولا المجالس التي لغيره فيها الصف الأول • إنه يحب الدعة والتثاقل إلا أن يكون هناك شرف كبير يكتسب أو مشروع نادر يعالج . إنه لا يعمل إلا قليلا من الأشياء لكنها دائمًا عظائم تستحق الصيت . § ٢٤ – كذلك أيضا لازم من لوازم خلق المرىء أنه مبين العداوات والصداقات. فانه ليس إلا الذي يخاف هو الذي يخفي . أما هو فانه لاهتمامه بالحق أكثر من اهتمامه برأى الغير يقول ويفعل بصراحة فى وجه كل الدنيا، كأنما ذلك هو خاصة النفس العزيزة التي لا تبالى بأحد . لذلك هو مخلص كمال الاخلاص، وصراحته تظهر

۲۲ – أنه لا يلجأ الى أحد – تكرير لما قيل آنفا .

ضرب من ســو. الذوق \_ يمكن أن يضاف إليه « ومن النذالة » وهــذا هو ما تقتضيه المقابلة التي أجراها أرسطو .

<sup>§</sup> ٣٣ -- التي يتشرف العامى بالذهاب اليها -- وللرى والحق فى ذلك ، ولكن هجر المجالس التي يكون لغيره فيها الصف الأول هو بالكبريا وأولى منه بالمرورة وهذا فى الواقع ضعف من جانب المرى و اذا كان أرسطوم ذلك لم يخدع فى هذا الوصف .

بما يبديه غالبا من الاستهانات . ولأنه شغف بالحق فهو يقوله دائما إلا أن يكون في مقام التهكم وهو سبيل يسلكه غالبا مع العامى .

\$ 70 — إنه لا يستطيع أن يعاشر إلا صديقا ، وما معاشرة غير الصديق إلا ضرب من الرق ، من أجل ذلك ترى جميع المتملقين سافلي الأخلاق وصغار الناس هم على العموم متملقين ، \$ 77 — المرىء هو أيضا قليل الميل الى أن يعجب بالأشياء، لأنه لاشىء عظيم في عينيه ، وإنه فوق ذلك لا يحل الحقد على ماقدم له من سيئة ، لأن اذكار الماضي ليس من شيم نفس عظيمة خصوصا اذكار السيئة ، وخليق به أن ينساها ، \$ 77 — كذلك هو لا يحب الحديث مع الناس لأنه ليس لديه ما يقوله عن نفسه ولا عن غيره ، وقلما يهتم بأن يمدح غيره أو أن يعيب عليه ، ولما أنه لا يسرف في المدح كذلك لا يطيب له أن ينتقص حتى أعداءه إلا أن يكون ذلك في معرض شمهم أحيانا ، \$ 7٨ — وليس هو الذي يسمعه الناس يشتكي أو يتنزل إلى أن

٢٤ ٩ عا يبديه غالبا - قديكون فى ذلك بعض الغلق ، لأن غلبة اللوم حتى مع الحق ضرب من الصغار
 لا يتنزل المرى ، الى تعاطيه .

ـ فى مقام التمكم ــ وهو مالا يخفى الحق البنة ولا يصيره إلا أشد أثرا •

٢٥٥ - ضرب من الرق - ملاحظة عميقة ، فان الأجنبى الذى تميش واياه إما أرفع منك وإما أوضع وفي الحالين ألم للحرية . وإن أرسطو يظهر أنه لا يشير هنا إلا إلى علاقة المر. مع من هو أرفع منه درجة .

٢٦ - قليل الميل الى أن يعجب بالأشياء - لأن الأشياء التي تستحق الاعجاب بها قليلة · وانه
 بعظم نفسه من العلق بحيث يكاد يكون كل شي. دونه ·

 <sup>﴿</sup> ٢٧ - شمّهم أحيانا - إن أعداء المرى لا يمكن أن يكونوا إلا أناسا جديرين بالاحتقار .
 وليبق المرى عادلا يقول كل ما يعتقده فهم منى سنحت الفرصة .

٨٦ - وليس هو الذي يسمعه الناس يشتكي - فان الشكوى أ يا كانت هي دائما دليل على الضعف .
 ومن ذلك ترى الرواقيين يمنعونها الحكيم الذي هو من جهات عدّة ليس إلا مرى. أرسطوطاليس .

يرجو في أسياء له بها حاجة أو في أشياء صغيرة ، فان الاستغال بهذه الصغائر من شيمة الرجل الذي يعلق عليها منفعة كبرى ، بل هو عن ذلك بعيد ، إنه رجل إلى الأشياء الجليلة لا ثمرة منها أكثر سعيا منه إلى الأشياء النافعة المفيدة، لأن هذه السجية شدّ ما تلائم القلب المستقل الذي يكتفى بذاته ، ﴿ ٢٩ – في مخائل المرىء أناة بعض الشيء ، فصوته وقور ، وقوله رصين ، فان المرء لا يعجل البتة إذا كان لا يعلق أهمية إلا بعدد قليل من الأشياء ، وإن النفس التي لا تجد في هذه الدنيا شيئا من العظيم لا تظهر عليها حدّة لشيء أيا كان ، لأن حدّة اللسان والعجلة في الأفعال تدل بوجه العموم على إحساسات من طبقة معينة قلب المرىء لا يشعربها .

ذلك هو المرىء .

\$ ٣٠ – أما الذي عيبه من جهة التفريط فتلك نفس مجرّدة عن العظم ، نفس صغيرة ، والذي عيبه من جهة الافراط هو الفخور ، ولا يمكن أن يقال عنهما بالضبط إنهما رذيلان لأنهما لا يأتيان شرا بل كلاهما يخدع نفسه ، على هذا فالرجل ذو النفس عديمة العظم في حين أنه يستحتى بعض الاحترام يحرم نفسه من أشياء يكون

٢٩ - محائل المرى، - لقد أحسن أرسطو إذ دفع التحليـــل الى هـــذا الحدّ، فان سيما الرجل الخارجية تشف كثيرا عن ملكات نفسه .تى استطيع إحسان ملاحظتها .

٣٠ - بل كلاهما يخدع نفسه - هذا رجوع الى نظرية أفلاطون التى فيها يقرر أن الشرغير
 رادى ٠

ذوالنفس عديمة العظم – والذي لا يعرف أن يحكم لنفسه حكما عادلا بمــا تستحق .

أهلا لها . فعيبه يشبه أن ينحصر في أنه لا يعتقد نفسه أهلا للزايا التي يستحقها وينكر نفسه وإلا كان قد رغب في الأشياء الواجب أن تسند إليه ما دام أنه بهـــا جدير وما دامت تلك الأشياء نعما حقيقية . وعلى جملة من القول فان الناس أولى هــذا الخلق ليسوا بهذه المثابة مجردين من الاحساسات. بل هم على الأخصأناس أخلياء. وإن رأيهم الكاذب في أنفسهم يشبه أن يصيرهم أيضا أقل غناء مماهم . فان الانسان رغب دائمًا فيما يظنه جديرًا به لكن هؤلاء يحجمون عن المجهودات الكريمة والأعمال الجميلة لأنهم لا يظنون أنفسهم أهلا لمعالجتها وهذا يستتبع أنهم يعتقدون أنفسهم غير أهل للخيرات الخارجية التي هي جزاؤها . ﴿ ٣١ — وأما الفخورون فانهم يظهرون مقدار حمقهم وجهلهم بأنفسهم، فإنهم يدعون أرفع الأشياء كما لوكانوا لها أكفاء . ولا يلبث عدم كفاءتهم أن ينكشف عنه القناع . انهم يجهدون أنفسهم في اختيار ملابسهم وأزيائهم وفي سائر هذه المزايا الطائشة . يريدون أن يعرضوا ما هم فيه من رغد على أعين الناس لعلهم يشهدون . و يتحدّثون به كما لوكانوا سينالون من ورائه شرفاكبرا.

١٣ - ملابسهم وأزيائهم - كل الأشياء التي يحتقرها المرى، من غيرأن يذهب به هذا مع ذلك
 إلى رئائة البيزة المعية .

<sup>-</sup> كما قلناه فيا سبق - فى كل هذا الباب وفى ف ٦

## الباب الرابع

الوسط الةو يم بين طمع فى المحبد غال و بيز\_ قعود تام عنه ليس له اسم خاص — إنه بالنسبة للمروءة كالسخاء بالنسبة للا ريحية — المعنى المبهم للفظ '' طاع '' الذى يطلق أحيانا على جهة الحسن وأحيانا على جهة القبح — الوسط القويم لا اسم له فى كثير من الفضائل .

§ ١ — يظهر أنه يجب كما قيل فيا سبق أن يوجد من الفضيلة ما يقرب كثيرا في الشرف من المروءة و يكون بالنسبة لها ما يكون السخاء بالنسبة للأريحية ، فانهما كلتيهما أعنى السخاء وهذه الفضيلة التي لا اسم لها بعيدتان عما هو عظيم ، ولكنهما تؤكدان الاستعداد الاخلاقي الذي يليق أن يكون بالنسبة للأشياء المتوسطة والصغيرة ، ﴿ ٢ — على ذلك كما أنه في اعطاء الأموال وقبولها يوجد وسط قويم بين رذيلتين إحداهما بالافراط والأخرى بالتفريط ، كذلك يمكن أن يميز في الرغبة في الشرف والمجد جهتان إحداهما بالأكثر والاخرى بالاقل ووسط لا يُسعى فيه إلى الشرف إلا في الظروف و بالطريقة اللازمة للسعى إليه ، ﴿ ٣ — فاذا ذمّ الطاع فذلك لأنه يسعى إلى ضروب الشرف بحدة لا تليق و يطلبه في الأشياء التي لا يلزم أن يطلب فيها ، كذلك يذم ذلك الذي قل اهتمامه باحترام الجمهور إياه فلا يسعى المحصول عليه حتى من جميل الفعال ، ﴿ ٤ — وقد يقع أحيانا عكس فلا يسعى الحصول عليه حتى من جميل الفعال ، ﴿ ٤ — وقد يقع أحيانا عكس

الباب الرابع - ﴿ ١ - كَا قِيلَ فَيَا سَبَقَ - راجع مَا سَبَقَ كَ ٢ بِ ٦ فَ ٨

وهذه الفضيلة التي لا اسم لها - سبق بأرسطو أن نبه الى أنه يوجد من الفروق الأخلاقية ما ليس
 لها في اللغة أسما.

٢ = وسط قويم - السخاء بين التبذير والبخل •

٣ – الطاع – ان كلمة العامع تستعمل عادة فى موطن السوء للا سباب التى يبديها أرسطو .
 وهذا لا يمنع من أن يكون الطمع فى بعض الأحوال ممدوحا بل ضربا من الواجب .

ذلك فيصفق الناس للطاع لما يرون فيه من قلب ذكى شريف، كما يصفقون أيضا للرجل الذي ليس به طمع و يسمونه قلبا حكيها معتدلاكها قلنا فيما سلف . لكن من البين أنه لما كان اللفظ الذي يدل على الميــل لشيء أو لآخر يمكن أن يفهم منــه معان متعدَّدة لا نطلق دائمًا هنا اسم الطاع إطلاقا واحدا بعينه . حينئذ نحن نمدح حينا يكون للطاع طمع أكثر من طمع عامة الناس، ومع ذلك نذم حينها يكون الرجل الطاع أطمع ثما ينبغي . ولما أنه ليس للوسـط اسم خاص وأنه باق خلوا بنوع ما فالطرفان يشبه أنهما يتجاذبانه، على أنه مع ذلك حيثًا وجد إفراط وتفريط وجد وسط أيضا بالضرورة. § ه — فيمكن إذن أن يطمع في الشرف أكثر ممــا ينبغي أو أقل، ويمكن أيضا أن يطمع فيه كما ينبغي، وهذه الحال التي ليس لها اسم خاص والتي هي الوسط القويم في الطمع هي وحدها الحـــديرة بالمدح . فاذا قو رن هذا الوسط بالطمع على معناه الخاص ظهر أنه عدم اهتمام مطلق بالمجد . وإذا قورن بعدم الاهتمام هــذا ظهر أنه على ضدّ ذلك طمع حق . وبردّ هذا الوســط إلى كل واحد من الطرفين كان بنوع ما أحدهما والآخرعلي طريقة التناوب •

٩ ٦ على أن هذا الترديد يظهر أنه موجود بالنسبة لجميع الفضائل الأخرى ، وإذا كان الطرفان يظهران هنا أنهما أتم فى المقابلة فذلك لأن الوسط الذى يفصلهما لم يكن له اسم خاص .

<sup>§</sup> ع - فها سلف - ك ٢ ب ٦ ف ٨

اسم الطاع – هذا الابهام موجود أيضا في اللغة الفرنسية .

<sup>-</sup> ولما أنه ليس للوسط اسم خاص - هــذه هي الفضيلة مجهولة الاسم التي كان يتكلم عنها أرسطو في بداية هذا الباب ف ١

وهى وحدها الجديرة بالمدح - لأنها وحدها هى الفضيلة بين افراطن والوسط بين طرفين .

## الباب الخامس

في الحلم . إنه وسط بين سرعة الغضب والبلادة – وصف الحلم والطرفين المتضادّين – في الخلق الشرس – الناس الاشراس يغضبون بسرعة و يهدءون كذلك – الناس الحقاد هم على ضد ذلك – صعوبة الضبط في تعيين الحدود التي فيها يجب أن يكظم الغيظ .

§ 1 — الحلم وسط في كل مايختص بالاحساسات الغضبية ، ولكن الحق أن هذا الوسط لما لم يكن له اسم معين بالضبط كان الطرفان كذلك . فلنحسب الحلم وسطا مع أنه يميل الى جهة التفريط الذى ليس له هو أيضا اسم خاص . § 7 — الافراط في هذا النوع قد يمكن أن يسمى سرعة الغضب ، والشهوة التي يُشعر بها في هذه الحالة هي الغضب والأسباب التي تسببها عديدة بقدر ماهي مختلفة . § ٣ — حينئذ هذا الذي يتمشى مع الغضب في الفرص المناسبة أو ضد الناس الذين يستحقونه وهو على ذلك يتمشى على الوجه اللائق وفي الحين اللائق وطول الوقت اللائق ، ذلك يجب أن يقابل باقرارنا إياه ، فليُعلم حقا أن هذا هو الحلم الحق اذا كان الحلم أهلا للثناء ، الرجل الحليم حقا يعرف أن لا يضطرب البتة وأن لا يسلم نفسه الى الشهوة ، للشناء ، الرجل الحليم حقا يعرف أن لا يضطرب البتة وأن لا يسلم نفسه الى الشهوة ،

<sup>-</sup> الباب الخامس - في الأدب الكبيرك ١ ب ٢١، الأدب الى أويديم ك ٣ ب ٣

١ - لما لم يكن له اسم معين بالضبط - والأمركذلك أيضا فى اللغة الفرنسية فان اسم " الحلم "
 الذى استخدمته ليس له معنى خاص جد الخصوص .

يميل الى جهة التفريط – فانه أقرب الى عدم الاهتمام منه الى سرعة الانفعال .

٢ - قد يمكن أن يسسمى سرعة الغضب - يظهر من هــذا القيد أن الكلمة اليونانية التي استعملها
 أرسطو ليست تامة الصلاحية للتعبير عن المعنى المراد بها . وهذه الحيرة نفسها موجودة في الكلمة الفرنسية .

٣ - هو الحلم الحق - ليس هــذا بالضبط هو المعنى العادى للحلم ولا بد من الالتجاء إلى التعبــير بالفاظ عدة بلحل هذه الكلمة تعطى هذا المعنى .

ولكنه يغضب في المقامات التي فيها يريد العقل أن يغضب وطولَ الوقت الذي يأم به • \$ ٤ — فاذا ظهر أن الحلم أميل الى التفريط منه الى الافراط فذلك لأن خلقا حليما لا يسعى للانتقام لنفسه ولأنه أميل الى العفو .

§ • — غير أن التفريط في هذا النوع سواء أسمى عجزا عن الغضب أم سمى بأى اسم آخر فانه دائمًا خليق بالذم ، إنه لا يمكن أن يعتبر إلا بلداء أولئك الذين يبقون بلا غضب للأمور التي يلزم الشعور فيها بغضب حقيق، وأولئك الذين يشعرون بالغضب على وجه لا ينبغي أوفى وقت غير لائق أو لأمور لا ينبغي أن يغضبوا لها ، § ٢ — إذن هذا الذي لا يغضب لا يظهر أن له إحساسا ولا يعرف أن يثور عند ما ينبغي، بل يمكن أن يظن به أنه لا يعرف أن يدفع عن نفسه عند الحاجة ما دام لا يشعر بشجاعة، غير أن هذه الحال إنما هي جبن حقيق بعبد يحتمل الاهانة تقع عليه و يترك أقرباءه موضوعا للاعتداء بلا جزاء .

§ ∨ \_ الافراط فى هـذا النوع يحتمل كل هذه الصور الآتية ، فقد يغضب المفرط على أناس لا يستحقون الغضب ، أو لأسباب لا تستدعيه ، أو على وجه أكثر مما ينبغى، أو بأسرع مما ينبغى، أو زمنا أطول مما يليق . ومع ذلك فمن البين أن جميع هذه الظروف لا تجتمع لشخص واحد بعينه ، لأن هذا شىء قد لا يمكن ، فان الشريجو ذاته وإنه متى بلغ حدّه المكن انقلب غير مقبول .

<sup>-</sup> ولكنه يغضب - لا يظهر أن هذا من خصائص الحلم .

 <sup>§</sup> ه – عجزا عن الغضب – أرسطو يعبر عن هذا بكلمة واحدة ربما كان هو واضعها .

<sup>–</sup> بلدا. – ربما يقال أيضا (°عديمو الاحساس''وهذه الترجمة أقل ضبطا ولكنها أكثرملاءمة لمــا سيجيء.

٧ – الافراط في هذا النوع – سرعة الغضب أو الاستعداد للتهيج دائمًا ولكل شي٠٠

<sup>-</sup> الشريحوذاته - فكرة خفية ، فهل يريد أرسطو أن يقول إن الانسان سريع الغضب يصلح نفسه مني صارست غضبه تافها وهزؤا .

\$ ٨ \_ إن الذين هم على خلق شرس يغضبون بسرعة . يغضبون ممن لا يستحقور الغضب، وفي فرص لا ينبغي فيهـا الغضب، وإنهم ليجاوزون فى غضبهم الحدّ اللائق . نعم إنهـم يهدءون كذلك بغاية السرعة وهــذا هو أحسن ما يصنعون . فاذا وقعوا في هذا الخطأ فذلك لأنهم لا يعرفون أن يكظموا غيظهم . إنهم يستشيطون غضبا في الحال باظهار شهوتهم بسبب ما بهم من شدّة في حدّة الاحساس الذي يهيجهم ، ولكنهم عقب ذلك يهدءون بسرعة ليست أقل من سرعة غضبهم . على ذلك فالغضو بون هم أولو حدّة مفْرطة ، فهم يهيجون لكل مناسبة وضــدّ كل انسان . ومن هــذه الحال اشتق وصفهم . ﴿ ٩ – ولكن الحقاد هم أصعب رجوعا إلى الصفاء وغضبهم يبقى زمنا أطول، لأنهم يعرفون أن يضبطوا إحساسات قلوبهم، ولا يهدءون إلا بعد أن يأتوا من الشر مثل ما أوتوا . فالانتقام هو الذي يسكن غضبهم ، لأنه يحل اللذة محل الألم الذي كان ينهش قلوبهم . وما لم يشتف غلهم فلا يزال على قلوبهم ثقل يضايق أنفاسهم . ولكونهم يحرصون على عدم إظهار شيء فلا أحد يستطيع علاجهم بالاقناع . وإنه لا بد من زمن لأجل أن يقرُض أحدهم غضبه فى نفسه، أولئك هم شر الناس على أنفسهم وعلى أشفق أصدقائهم بهم .

٨ – يهد وون كذلك بغاية السرعة – لتقدير صحة هــذه الملاحظة ينبغى التميز، كما فعل أرسطو،
 بين سريعى الغضب وبين الحقاد، فان هؤلاء لا يهدون بسهولة

<sup>۹ - الحقاد - لوحة محكمة المعانى جلية البيان .</sup> 

<sup>§</sup> ٩ – الحقاد – الفرق بين هذين الخلقين يمكن أن لا يكون واضحا فى اللغة الفرنسية كما هو فى اللغة الاغريقية وربماكان الأولى هو التعبير " بأولى الاضغان والحفائظ " بدلا من "الحقاد" ولكن فى هذه الحالة يكون الخلق كله موصوفا بكلة واحدة .

§ ۱۰ – قد يسمى على العموم أناسا عسرى العيشة أولئك الذين يغضبون في المواطن التي فيها لا ينبغي الغضب، والذين يغضبون بحدة أكثر من اللازم وزمنا أطول مما ينبغي، والذين لا يرجعون أبدا إلا بعد أن يبلغوا من الانتقام غايتهم ويعاقبوا من اعتدى عليهم .

§ ١١ — إنما الافراط من هذا القبيل هو ما نراه على الأخص مقابل الحلم، لأن هذا الإفراط هو أكثر وقوعا في العادة . وإن الانتقام المجاوز الحدود هوأكثر مطابقة للطبيعة البشرية . وإن الناس العسرى العيشة هكذا يظهرون بذلك أشدرذيلة . \$ ١٢ — ومع ذلك فهذا هو الذي قيل فيا سبق ، وهذا هو الذي يؤيد جليا التفاصيل التي خضنا فيها . وليس من السهل أن نعين بالضبط كيف ينبغي أن يغضب الانسان ، وعلى من ، ولأى الأسباب ، وكم من الزمن ، وما هي النقطة التي يحسن أن يلغها الغضبان ، وما هي النقطة التي عندها يبتدئ الخطأ . وما دام المرء لم يجاوز الحد إلا قليلا سواء بالزيادة أم بالنقص فلا محل للوم عليه ما دام أننا أحيانا نقر حال الذين يقفون قبل الحد ونمدحهم على حلمهم ، وكذلك نمدح أولئك الذين

<sup>§</sup> ١٠ – أناسا عسرى العيشة – قد يكون التعبير الاغريق هنا أقوى من التعبير الفرنسي ·

١١ - الانتقام المجاوز الحدود - في لغتنا (الفرنسية) أيضا مشل يقول: الانتقام لذة الآلهة.

<sup>-</sup> أكثر مطابقة للطبيعة البشرية - لا أدرى اذا كان هذا التعبير يحسن تحصيل فكرة أرسطو . ولا شك فى أن هذا الافراط أكثر شبوءا ولكنه فى الواقع أشد كراهية لدى العقل . وهذا أحد المبادئ المقررة عند سقراط وأفلاطون أنه لا يباح البتة مقابلة الشربالشر، وأظن أن أرسطو هو على رأى أستاذه وأنه لا يتكلم هنا الا عن مجرى الأشياء العادى دون أن يبرره .

<sup>§</sup> ۱۲ فيا سبق - في هذا الباب ر . ف ٨

يغضبون إلى ما وراء إلحد ونمد حهم على شهامتهم ، لأننا بذلك نراهم أهلا للحكم وللسلطان ، غير أنه ليس من السهل البتة أن نعين بحدود مضبوطة النقطة التى فيها يحق اللوم من حيث درجة الغضب أو شكله ، فهنا لا يمكن أن يتكون الحكم إلا بازاء الأفعال ذاتب وتحت الشعور الذى يثيرها ، ﴿ ١٣ — أمّا ما هو على الأقل واضح تما الوضوح فهو أنه يجب تقدير هذا الكيف ، كيف الوسط القويم الذى يجعلنا نغضب من ينبغى أن يغضب منه ومن أجل ما ينبغى منه الغضب وعلى الشكل الذى ينبغى ، وعلى جملة من القول بجيع القيود المطلوبة ، وأما الافراط أو التفريط فانهما دائما على للوم ، لوم معتدل متى كان بعدهما عن الحدّ الوسط قليلا ، وأكثر حدّة متى بعدا عنه أكثر من ذلك ، وعنيف متى تعدّياه كثيرا ، إذن بالبديهية إنما هو بالوضع بعدا عنه أكثر من ذلك ، وعنيف متى تعدّياه كثيرا ، إذن بالبديهية إنما هو بالوضع الأوسط منبغى التمسك .

١٤ ٩ - تلك هي الاعتبارات التي نريد بسطها في شأن عادات النفس الخاصة بالغضب .

على شهامتهم - لقد أشار "" شيشيرون" إلى هذه الفقرة فى « التسكولان » ك ٤ ب ١٩ ص ٢ ٤ طبعة م ج ف بيكارك ، وعلى رأيه أن "المشائين" قدمدحوا الغضب على العموم واعتبروه شهوة طبيعية بل شهوة نافعة ولا يظهر لى أن أرسطو قد جاوزهنا فى مدح الغضب الى أكثر بما ينبغى .

<sup>\$</sup> ١٣ – كيف الوسط القويم – والحق كله بيد أرسطو فى هـــذه الحدود فاذا كان مذهبه من بعده قد جاوزها كما يظن '' شيشيرون '' فلا يكون قد افتفى آثار الاستاذ .

بالوضع الأوسط – الذي يقرّه العقل والذي هو ركن للفضيلة •

#### الباب السادس

فى روح الاجتماع – الانسان الرضى والانسان الذى يبحث أكثر بما يلزم ليُرضى – الوضع الوسط فى مدا الخلق يقرب من الصداقة – الانسان الذى يحاول أن يُرضى يجب أيضا أن يكون على شىء من الثبات فى بعض الأحوال ، ويجب أن يعرف كيف يؤلم عند ما يلزم – انه يعرف أيضا كيف يعامل الناس تبعاً لأقدارهم – العيوب المقابلة لهذا الخلق – الوضع الوسط فى هذا النوع لم يسم باسم خاص .

§ 1 — فى العلاقات المتنوعة التى بين الناس فى حياتهم المشتركة سواء فى المحادثة البسيطة أم فى الأعمال يوجد أناس يسعون الى أن يكونوا مقبولين لدى الجميع وتأخذهم رغبة الإرضاء بأن يقروا دائماكل شىء ولا يعارضون فى شىء معتقدين أن الواجب عليهم إنما هو أن لا يسيئوا الى أى كان من الاشخاص الذين يقابلونهم واناس آخرون على خلق مضاد لأولئك ويأخذون بالمعارضة فى كل الأشياء وأناس آخرون على خلق مضاد لأولئك ويأخذون بالمعارضة فى كل الأشياء واناس آخرون على خلق مضاد لأولئك والتناس المعارضة فى كل الأشياء واناس آخرون على خلق مضاد لأولئك والتناس المعارضة فى كل الأشياء واناس آخرون على خلق مضاد لأولئك والتناس المعارضة فى كل الأشياء وانتهاء ونتهاء وانتهاء وان

لا يهمهم البتة ما يسببون للغير من الألم فهؤلاء ما يسمون أناسا عسرين ومشاغبين. و س يرى من غير حاجة الى بيان أن هذين الوضعين المتقابلين كلاهما باللوم جدير. وأنه لا شيء ممدوح إلا الوضع الوسط الذي يحل المرء على أن يقبل أو يرفض، كما ينبغي، من الناس أو الأشياء ما ينبغي قبوله أو رفضه .

§ ٤ – وعلى حملة من القول فان هذا الوضع الحكيم لم يسم باسم خاص ولكنه يشبه الصداقة كثيرا . لأن الرجل الذي نجده في هــذا الوضع الوسط هو في أعيننا

<sup>-</sup> الباب السادس - الأدب الكبيرك ١ ب ٢٨ ، الأدب الى أويديم ك ٣ ب ٧

١ و معتقدين أن الواجب علهم – هذا أقرب الى أن يكون عطفا أو ضعفا ، منه الى الواجب .

٢ = عسرين ومشاغبين – قد يكون النعبير الاغريق أشد .

٣ - من غير حاجة الى بيان - لأن هذه النتيجة تنتج بوضوح من جميع نظر يات أرسطو .

بحيث نكون مستعدّين أن نسميه صديقا حقا إذا جمع الى معروفه شعو را بالميل لنا . ولكنه يخالف الصداقة فى أن قلب ذلك الانسان لا يشعر بعاطفة البتة وأنه ليس البتة مرتبطا جدّ الارتباط بأولئك الذين يلتق بهم . لأنه ليس لحب ولا لبغض يصطنع الأشياء كما ينبغى ، بل لأنه هكذا خلق . ذلك حق إلا أنه يلزم دائم هذا الحلق عينه مع من لا يعرفهم ومع من يعرفهم ، مع الذين يراهم عادة ومع الذين لا يراهم إلا نادرا . وذلك لا يمنع من أنه يرعى المقام فى معاملته مع كل إنسان ، لأنه لا يليق أن يخاطب أصدقاءه والأجانب بلهجة واحدة حينا يراد إظهار العطف عليهم أو الغضب منهم . § ٦ — قات بصورة عامة إن الرجل الذي على هدذا الخلق يكون فى الجمعية كما ينبغى ، ولكنى أضيف الى ذلك بارجاعه عمله كله إلى ما هو النافع والجميل ينجع بلا شبهة فى أنه لا يغيظ أحدا ، بل هو يسر كل الناس ،

الى معروفه شعورا بالميل لنا - المعروف هو استعداد نحو جميع النـاس وأما الميل فهو اســتعداد
 خاص نحو أشخاص معينين .

إن الارتباط - لا ينخذ أرسطو هذا موضعاً للوم .

أصدقاءه والأجانب - قد لا يكون بنا من حاجة الى التنبيه على صدق هذه الملاحظات التي هي من
 اللطف ومن الصحة بموضع .

٩ - فى الجمعية كما ينبغى - هذا ثناء كبير، ولا يكاد أرسطو يتكلم إلا على اللطف وحسن العشرة
 في شكله . ويفترض أن بهذا الموصوف صفات أشد منانة كما تثبت ذلك بقية المناقشة .

يتعاطاها، وفي حين أن المعارضة التي يلقاها لا تسبب له إلا حزنا خفيفا فهو يصمم على رفض ما عرض عليه بل على تسفيهها دون أن يخشى ما في ذلك من إيلام الناس.

§ ۸ — إنه مع ذلك يكون مختلفا في علاقاته مع الأشخصاص أولى الأقدار ومع الناس العاميين ومع الأشخاص المعروفين لديه قليلا أو كثيرا . إنه يرعى بهذه العناية نفسها جميع الفروق الأخرى مؤتياكل ذى حق حقه ساعيا من أجل ذلك في إدخال السرور على الغير متقيا الايذاء، ولكنه يقصد دائما الجانب الذى يمكن أن تنتج منه نتائج خطيرة، وأعنى بذلك أنه لا يبحث البتة إلا على الجميل والنافع وهو عارف عند الحاجة أن يحدث صغار الآلام تمهيدا فها بعد للذة كبرى .

§ ٩ – هـذا هو إذن الرجل ذو الخلق الوسط الذي عينته آنفا . ولكن هذا الخلق لم يسم باسم خاص ، أما ذلك الذي يسعى دائمًا الى الإرضاء إذا لم يقصد إلا أن يكون مقبولا وبدون أن يكون له سبب آخر فانه يسمى المساير . لكنه إذا سلك كذلك لتعود عليه منفعة شخصية ما كما إذا قصد بذلك الاثراء أو الحصول على الأشياء التي تسببها الثروة فذلك هو المتملق . وأما ذلك الذي هو بعيد من أن يسعى في الارضاء ولكنه يجد كل ما يُصنع ردينًا فهو كما قلت فيما سبق الرجل الصعب الشكس . وإذا كان الخلقان المتضادان يظهران هنا بأنهما متقابلان أحدهما للآخر فسب ، فذلك لأن الوسط لم يسم باسم خاص .

إلا - دون أن يحشى ما فى ذلك من إيلام الناس - هذا حزم ممدوح لا يقوى على حيازته إلا قليل من الناس فى الأشياء قليلة الأهمية .

٨ - ومع الأشخاص المعروفين لديه قليلاً أوكثيرا - هـــذا تكرير بالجزء لكل ال قد تقدّم كما هو الشأن في بقية هذه الفقرة .

۹ ۹ – لم يسم باسم خاص – تكرير آخر .

<sup>-</sup> كما قلت فها سبق – آنفا في هذا الباب ف ٢

## الباب السابع

في الصدق وفي الصراحة . إنها وسط بين الفخفخة الفارغة التي تقتضي للفخور خلالا ليست له و بين الترفع الذي يصغر حتى ما له من الخلال – خلق الصدوق – إنه يكره الكذب ويجتنبه في الأشسياء الصغيرة كما في الأشسياء الكبيرة – الصلف والخداع – أسبابهما المتنوعة – الخلق المترفع أو الساخر – سقراط – التهكم متى كان معتدلا مستحب ومقبول .

§ 1 — الوسط القيم فيما يخص الفخفخة الحمقاء أو الصلف يكاد ينطبق على الأشياء أعيانها التي عددناها . هذا الوسط هو أيضا ليس له اسم . ومهما يكن من الأمر فانه لابأس من دراسة هذه الفضائل التي ليس لها أسماء . وانا لنفهم شؤون علم الأخلاق فهما أحسن بتحليل كل فضيلة على حدة ونقتنع أكثر بأن الفضائل هي أوساط متى رأينا أن هذا القيد يقع بالنسبة لها جميعا على العموم .

تكلمنا آنفا فيا يتعلق بعلاقات الجمعية على أولئك الذين لا يشتغلون إلا بما يسببون للأغيار من السرور ومن الغم ، فلنتكلم الآن على أولئك الذين هم فى تلك العلاقات صُدُق أوكذبة سواء بأحاديثهم أم بأعمالهم أم بالمرتبة التى يضعون فيها أنفسهم .

الباب السابع – فى الأدب الكبيرك ١ ب٣٠، وفى الأدب الى أو يديم ك ٣ ب ٧

١ الفخفخة الحمقاء أو الصلف - كان يجب على أرسطو أن يذكر الاستعداد المضاد ما دام أنه
 يتكلم هنا على الوسط القيم الذى هو بين الطرفين ، فالاقتصار على ذكر واحد فقط عيب فى التحرير .

<sup>–</sup> الفضائل هي أوساط – هذه هي النظرية العامة التي بسطت فيا سبق ك ٢ ب ٦ ف ١٧

أو بأعمالهم – فإن الأعمال يمكن أن تكون أكذب من الأقوال .

﴾ ٢ – الفخور الأحمق والصلف هو ذلك الذي فيما يتعلق بالأشياء التي من شأنها أن تجعل الرجل نابه الذكر يريد أن يدخل على الناس أن له خلالا ليست له في الواقع، أو الذي يريد أن يجعل ماله من الخلال أكبر مما هي في الحقيقة . ﴿ ٣ – الرجل المترفع هو على ضدّ ذلك يأبي على نفسه ماله من الخلال الحسنة أو يصغر من قدرها . § ٤ ــ والذى يستمسك بالوسط من هذين الطرفين يظهر نفسه كماهو، فهو صدوق في عيشته كما هو صــدوق في قوله . و إذ يتكلم عن نفسه يسند الى نفســه ماله من صفات الخير فلا يجعلها أكبر ولا أصغر مما هيه . ﴿ هِ ﴿ وَعَلَى جَمَّلَةُ مِنَ الْقُولُ فقد يكون الفاعل في هذه الأحوال ومع هذا التغاير إما ذا قصد و إما لاقصد له البتة . فان كل انسان يقول ويفعل ويسلك في الحياة تبعا لخلقه الخاص إلا أن يكون غير قاصد منفعة شخصية ما . ﴿ ٦ ﴿ وَلَكُنَّ لَمَا كَانَ الْكَذَبِ قَبِيحًا لَذَاتُهُ وَمَدْعَاةً لَلُومُ وكان الصدق على ضدّ ذلك جميلا ومدعاة للدح، ينتج منه أن الرجل الصادق الذي يقف في حدّ الوســط القيم ممدوح، وأن أولئك الذين يكذبون على أية صورة ما هم ملومون، على أنى أعترف بأن الأحمق الفخور والصلف أكثر استحقاقا للوم .

فلنتكلم على هذين الخلقين ولنبدأ بالصادق . ﴿ ٧ – غنى عن البيان أننا لا نتكلم

٧ - الفخور الأحق والصلف - لا يوجد فى المتن الا لفظ واحد .

٣ - الرجل المترفع - لم أجد في لغتنا الفرنسية لفظا أنسب من هذا وهي ربما لا تؤدّى كل فكرة أرسطو.

<sup>§</sup> ٤ - يستمسك بالوسط - والذى يسميه أرسطوفيا يلى " الرجل الصادق" .

إما ذا قصد و إما لاقصد له البنة - وهذا هو ما يرتب فرقا عظيا جدا و يغير الخلق كل التغيير .

٩ - الأحق الفخور - فان ما يأتيه هو كذب حقيق ولو أنه أولى بأن يكون صادرا عن الحفة.
 مه عن سوء القصد . في حين أن الرجل الرزين الحي لا يكذب . انه يخطئ في حق نفسه بعدم تقديرها بما

تساويه من القيمة الحقيقية، وأنه ليخدع الآخرين لأنه هو أيضًا محدوع في قيمته الذاتية •

عن الرجل الذي يقول الحق في العقود المنتظمة أو في كل تلك الأحوال التي تدخل فيها مسائل العدل أو الظلم ، لأن هذا مناط فضيلة من نوع آخر ، بل أنا أعنى بالكلام خاصة على ذلك الذي هو في عيشته وفي أحاديثه يقول الحق دون أن يكون الأمر متعلقا بمنافع جدية كما هو الأمر في الحالة السابق ذكرها بل لأن ذلك فطرة فطر عليها ، ﴿ ٨ — إن رجلا هذه فطرته هو في الواقع رجل نبل ، فانه يحب الحق، ولما أنه يقوله حتى في الأحوال التي لا أهمية له فيها فمن باب أولى يقوله حيث يكون قوله ذا أهمية . لانه إذن يجتنب الكذب اتقاء للعار الذي هو مجبول على الفرار منه ، وهذا الحلق هو على الحقيقة أهل للاحترام ، ﴿ ٩ — فاذا عرض له أحيانا الزيغ عن الحق فذلك انما يكون من باب إضعاف الأشياء ، لأن هذا التخفيف للصدق فيه بعض الشيء من رقة الحاشية وماكان الغلو إلا ليصدم الذوق ، التخفيف للصدق فيه بعض الشيء من رقة الحاشية وماكان الغلو إلا ليصدم الذوق ،

إ ٧ – في العقود المنتظمة – بل يكاد يقال في العقود الرسمية .

<sup>-</sup> فضيلة من نوع آخر – ليس هذا فضيلة بمعنى الكلمة بل هو واجب قانونى ما دام أنه فى هذه الحالة لا يكون الكذب عيبا فحسب بل هوجريمة خطرة قليلا أوكثيرا ومعاقب عليها دائمــا بنصوص القوانين .

<sup>-</sup> في عيشته - هذا هو صدق الأعمال .

٨ – اتقاء للمار – هذه الحالة كثيرا ما تقع فى الحياة اليومية . وهى من طائفة أفعال النذالة التي يسامح الضعفاء أنفسهم فيها ، ولكن رجل الشرف لايسمح لنفسه بها أبدا . وهذا هو الذي يصسير معاشرته أمينة وحلوة .

<sup>§</sup> ٩ – إضعاف الأشياء – ولكنه يلزم أن يزاد على ذلك : °°دائما قصدا للخير ° ·

من رقة الحاشية – فى الظروف التي يباح فيها . وقد تكون هذه الظروف كثيرة العدد .

١٠ \$ - مكن أن يعتبر رذيلا - خصوصا أن هناك مصلحة في اخفاء الحقيقة وأن كذبه هو نتيجة
 حساب وتقدير .

لأنه لو لم يكنه البتة لما آرتضى الكذب ، ومع ذلك فشأنه أنه أدخل في باب الخفة منه في الشر ، ﴿ ١١ – غير أنه متى كذب الإنسان لسبب فاذا كان حبا في الكرامات أو رغبة في الشهرة كالفخور فانه ليس جد أثيم ، فاذا كان على الضد إنما يكذب لنيل المال أو مدفوعا بطمع من هذا النوع ، فقد شرفه على وجه أكثر خطورة من الحال الأولى ، ﴿ ١٢ – لا يكون الإنسان فورا وصلفا لمجرد أنه جدير بأن يكذب ، بل لأنه في الواقع قد آستحب الكذب على الصدق ، يكون الإنسان صلفا بالعادة الأخلاقية أو بالطبع كما يكون كذلك كذابا سواء بسواء ، فكذاب يرتاح لكذب لذاته وآخر يكذب لأنه يرجو من وراء ذلك الشهرة أو المنفعة ، يرتاح لكذب لذاته وآخر يكذب لأنه يرجو من وراء ذلك الشهرة أو المنفعة ، الصلفاء، وينسبون بالكذب الى أنفسهم ميزات تستدعى ثناء الناس أو إعجابهم المسبب على الغيرة ، أما أولئك الذين لا يرقبون بفخرهم إلا المنفعة المالية فإنهم ينسبون الى أنفسهم كفاءات يمكن أن تكون نافعة لأندادهم وكذبها تمكن التعمية فيه الى أنفسهم كفاءات يمكن أن تكون نافعة لأندادهم وكذبها تمكن التعمية فيه الى أنفسهم كفاءات يمكن أن تكون نافعة لأندادهم وكذبها تمكن التعمية فيه

أدخل في باب الخفة منه في الشر – متى كذب بدون فائدة .

<sup>§</sup> ١١ – فقد شرفه على وجه أكثر خطورة – التعبير ليس عظيم الشدّة ·

١٢ - جدير بأن يكذب - دون أن يكذب في الواقع ، فإن الانسان يمكن أن يكون عنده استعداد
 الكذب وهو لا يطاوع هذا الاستعداد

برتاح لكذب لذاته - تلك طبيعة أجدر بها أن تكون رذيلة ، ولكنها أقل اثما لأنها غير متدبرة .
 الكذب المحسوب هو أشد اثما .

<sup>§</sup> ١٣ – ثناء الناس – دون أن يستفيد الفخور من سرعة تصديقهم ولا أن يطلب شيئا من أموالهم ·

وكذبها تمكن التعمية فيه بسهولة – هذا الشرط النانى هو أيضا ضرورى والا أخطأ الفخور قصده .

ولكن في هذه الحالة يستأهل الفخور اسما آخر . فهو نصاب وخداع .

بمهولة ، مثال ذلك علم طبيب أو عرّ اف ماهرين . ومن ذلك كل الكفاءات التي يدعيها في الغالب النصابون ، لأنهم مدفوعون الى ذلك بالأسباب التي سبق بيانها والتي هم يحلونها في أنفسهم .

§ 16 — أما أولئك الذين بهـم ذلك الترفع أو الميل التهكى الى البخس دائما من قيم الأشياء فانهم يظهرون على العموم بأنهم من خلق أحب وألطف . فليس في الحقيقة الحرص هو الذي يجعلهم يتكلمون كما يتكلمون ، بل لأنهـم يريدون أن يفروا من كل مبالغة ، وإن أهل هـذا الخلق يأنفون على الأخص من كل ما يمكن أن يفضى الى الشهرة ، ومعلوم ما ذا كان يصنع سقراط ، § 10 — وأما أولئك الذين يدعون لأنفسهم صفات لا أهمية لها ويريدون أن يبهروا بها أعين الناس جميعا فأولئك يمكن أن يسموا فظاظا غلاظ الطبع ، وسرعان ما يحتون على أنفسهم الاحتقار الذي هم به جديرون ، ولقد يشبه الترفع المجاوز حدّه الصلف أحيانا ، في كان الاعلان عن النفس بأقل مما يصنع الناس الذين يلبسون لِبسة أهـل في اسبرتة "لأن الغلو بالزيادة أو بالنقص يشتم منه على السواء رائحة الصلف والمختال ،

١٤ ٩ - الترفع أو الميــــل التهكمى - ليس فى المتن الاكلمة واحدة بدل الكلمتين اللتين رأيت واجبا على أن أضهما .

ومعلوم ماذا كان يصنع سقراط - ربماكان أرسطوسي الرأى فى سقراط و يكاد يبين عليه أنه يتهمه بأنه يكذب ولو أنه ينسب التهكم الى الرغبة فى السلامة من كل مبالغة وأنه يقول فيا سيلى إن المبالغة ربما كانت من الظرف .

إ ه ١ - الترفع المجاوز حدّه -- هـذه الأحوال نادرة ولكن ذلك لا يمنع من أن ملاحظة أرسطو
 حقة . فان الانسان اذا جاوز بالترفع حدّا بعيدا استرعى لنفسه الناس كما يفعل الأحق بهرائه .

<sup>-</sup> لبسة أهل اسبرته – معلوم أن ملابس الإسبرتيين كانت في غاية البساطة .

§ 17 — لكن متى عرف الانسان أن يستعمل الترفع والتهكم مع الاعتدال ويطبقه على الأشياء التى ليست غاية فى الابتذال ولا غاية فى الوضوح فهذه الدعابة يمكن أن تكون ظريفة . § 17 — والحاصل أن الفخفخة الفارغة هى التى يظهر أنها تقابل الصراحة ، لأنه يظهر أنها فى الواقع عيب أشد خطورة من التهكم أو الترفع الكاذب .

١٦ هـ فهذه الدعابة يمكن أن تكون ظريفة – وهــذه هى فى الواقع دعابة سقراط فى محاورات أفلاطون يجعلها محلا للاعجاب بها أنها على ذلك لم تفقد شيئا من صحة الأفكار ولا من قوتها .

إ ١٧ - أو الترفع الكاذب – قد زدت هذه الكلمات لأحصل كل معنى المتن فان لفظ " التهكم "
 وحده لا يؤدّى هذا المعنى .

#### الباب الثامن

فى ملكة المزاح – الرجل الأنيس يعرف أن يلتزم الوسط القويم بين الرجل المسخرة الذي يُعنى دائمًا باضحاك غيره وبين الرجل العبوس الذى لا يبش البتة – حدود المزاح المستطاب – مثال الفكاهية القديمة والفكاهية القديمة .

§ ١ — ك أن في الحياة أوقات راحة ، ولما أنه يلزمنا حتى في وقت الراحة من صنوف اللهو ما يسلينا يظهر أن من الممكن أن يوجد في تلك الأوقات أسلوب من أساليب العشرة رقيق الحاشية حسن الذوق ، وهو ينحصر في قول ما ينبغي كما ينبغي وفي استماع قول الغير بهذه القيود ، وربما اهتم المرء جدّ الاهتمام بألا يحادث إلا أناسا من هذا القبيل وأن لا يستمع الى قول سواهم البتة ، ﴿ ٢ — وبديهي أن يقع في كل شيء آخر إما إفراط و إما تفريط باعتبار أن كليهما مجاوز حدّ الوسط القيم ، ﴿ ٣ — فمن الناس من يدفعهم الى الافراط ديدن الاضحاك فيعتبرون بذلك مجانا ثقال الأرواح بلداء الطبع ، ذلك بأنهم يبحثون عن الهذر في كل مقام ويقصدون أن يُضحكوا أكثر من أن يقصدوا أن لايقولوا إلا الأقوال في كل مقام ويقصدون أن يُضحكوا أكثر من أن يقصدوا أن لايقولوا إلا الأقوال

<sup>-</sup> الباب الثامن - في الأدب الكبرك ١ ب ٢٨ والأدب الى أو يديم ك ٣ ب ٧

١ > العشرة رقيق الحساسية حسن الذوق – تعطينا محاورات أفلاطون من ذلك مثالا لذيذا يكاد لا يقبل التقليد . وان ملاحظات أرسطو هذه كلها تثبت لنا أن "الأتيسيزم" أى رقه الذوق ورقة اللسان لم يكن مبالغا فيها . و انى لا أعرف ما اذا وجدت جمعية أكثر أدبا وأكل رقة من هذه الجمعية (اليونانية) .

جد الاهتمام - يجب الاحتراس من التمثى بهذا البحث الى أبعد مما ينبغى اتقاء من الوقوع فى التصنع
 سيئ الذوق وان هذا حجر عنار قد نبه اليه أرسطو

<sup>§</sup> ۲ – الوسط القبم – حيث الخير والفضيلة .

<sup>§</sup> ٣ – مجانا ثقال الأرواح بلدا. الطبع – يذكر المفسرون "ترسيت هوميروس" مثلا لهذا الخلق .

النزيهة المناسبة وأن لا يجرحوا البتة من يمازحونه . ومن الناس من هم على الضدّ من ذلك لا يجدون البتة قولا يسرّ و يحقدون على من هم أكثر منهم استعدادا للتنكيت . أولئك هم قوم أفظاظ غلاظ . ولكن الذين دق ذوقهم فى المزاح هم أناس أرضياء المحضر، بل يمكن أن يقال إنهم من طبع مرن لين ، لأن هذه الصفات هى على وجه ما حركات أخلاقية . وكما أنه يُحكم على الأجسام بما تصدر من الحركات كذلك يمكن الحكم على الأخلاق بأمثال هذه الآثار .

§ ع — ومع ذلك فلما أنه لا شيء أكثر شيوعا من المزاح وأن المرء يرضيه عادة أن يتلهى بل أن يجاوز بالمزاح ما وراء الحدود القوية قد يقع كثيرا أن يعتبر أولئك المجان الأراذل أناسي أرضياء أولى ذوق حسن وهم عن ذلك بعيدون ، بل هم أبعد ما يكون عن هذه الصفات كا يرى مما قد أسلفنا من القول ، ﴿ ٥ — فالمهارة أو سلامة الذوق هي أيضا مزية من من إيا الكيف الوسط الذي نمدحه في هذا النوع ، فالرجل ذو الطعم يعرف أن لا يقول وأن لا يستمع إلا ما يناسب الرجل كل الرجل أي الرجل الحر أن يسمعه ويقوله ، والواقع أن من الأشياء ما يمكن الرجل الشريف أن يقول وأن يسمعها في المزاح ، ولكن من الرجل الحر الرجل الحر البحل المربط عبر الرجل المهذب لايشبه من الح العبد ، كما أن من الرجل المهذب الرجل المهذب عبر المهذب المهذب من الح عبر المهذب .

من طبع مرن لين - في هذا الموضع من المتن أراد المؤلف استعارة حاولت تحصيلها بهذين اللفظين •
 إلى عام المعلق على الجمعيات قليلة الذوق المصفى •

الرجل الحرّ - يفهم بلا عناء أن هــذا اللطف فى العقل وفى الشائل قد كان محرما على العبيد بطيعة الأشياء وبتر بيتهم الاجماعية .

<sup>-</sup> الرجل المهذب ... غير المهذب – تلك هي الفروق التي لا تزال موجودة والتي لا تكاد 'نتعلق بالطبع أقل من تعلقها بالتربية والتهذيب •

٩ - ومثل هـذا الفرق مايشاهد بين الكوميديات القديمة وبين الكوميديات الحديدة . فلم تكن الهزليات في الأولى إلا بالفاظ هجر، أما في الثانية فانه يوقف غالبا بالهزليات عند حد التلميحات . وذلك ليس قليل الأهمية فيما يتعلق بالاحتشام .

\$ ٧ — فهل ممكن حينئذ أن ترسم حدود المزاح الطيب بأن يقال إنه لاينبنى أن يكون منه إلا مايلائم الرجل الحتر، وأن لاينبنى البتة أن يؤذى من يسمعه، وأن يلذ على ذلك لسامعه ؟ أم هل تكون الأشياء التي من هذا القبيل تعزب عن كل تعريف، وذلك لأن الجاذبيات والأذواق لتخالف فى الناس الى اللانهاية ؟ كل امرئ يطيق و يستمع لما يلائم خلقه أن يسمعه، لأن المرء يشبه أن يكون بوجه ماهو الذى يأتى ما يبيح لغيره قوله فى حضرته . \$ ٨ — على أنه ليس من المسلم أن يفعل المرء البتة كل ما يسمعه ، لأن المزاح يمكن أن يكون شما ، ومن الشتم ماحظره الشارعون

فيا يتعلق بالاحتشام - وهـذا هو الذي حمل القضاة على أن يصطنعوا القسوة في حق الشـعرا.
 و يلطفوا من حدة طريقتهم في السخر . راجع في سياحة " أنا شرسيس " الأبواب ٦٩ و ٧٠ و ٧١

إ ٧ - فهل ممكن حينند أن ترسم - أن الحدود التي يرسمها أرسطو نفســـه هنا هي حدود مقبولة جد
 القبول وهي تدل على أحسن ذوق .

تهزب عن كل تعریف - لا شك فی أن وضع النعریف أمر دقیق جدًا ولکنه لیس مستحیلا
 کما پثبته ما تقدّم . علی أنه لایعزب عن الفكر أن كل مایمکن تبیانه هنا إنما هی قواعد عامة .

والأذواق لنخالف – بحميع المسائل الأخلاقية ، ولكن هنـاك حدودا لا يجاو زها البتة الناس المقلاء والمهذبون .

هو الذي يأتى ما يبيح لغيره قوله - ملاحظة غاية في التعمق والإحكام لا يؤ به لها كثيرا في العمل .

الذين يكونون قد أحسنوا صنعا لوأنهم حظروا بعض أنواع المزاح . فالرجلالشريف ذو الطعم، الرجل الحرّ حقيقة هو كقانون دائم لنفسه في معاملاته .

٩ = هذا هو الرجل الذي في النوع الذي نتكلم عليه يقف في ذلك الوسط الدقيق، والذي يسمى رجل ذوق، أو رجلا حسن المحضر أو ماشئت فسمّة.

§ . [ — أما الماجن السيّ فانه لا يعرف أن يقاوم لذة السيخر . لا يُبقى على نفسه كما لايبقى على غيره ، ولكى يحرّض على الضحك يستبيح لنفسه أشياء لايفوه بها البت رجل شريف بل لا يطيق سماع بعضها . § ١١ — وأما الرجل الفظ ذو السيما العبوس فانه غريب عن علاقات الجمعية لايابه لها ولا ينتفع بها فلا يشترك في أمرها ويؤذيه كل ما فيها . § ١٢ — ومع ذلك يشبه أن يكون شيئا ضروريا كل الضرورة في الحياة تخصيص بعض أوقات منها للراحة واللهو . وحينئذ يمكن تقسيم علاقات الاجتماع الى الأوساط الثلاثة التي تكلمنا عليها آنفا . وكلها ينحصر في تبادل الناس بينهم بعض عبارات أو بعض أفعال . والفارق بينها هو أن أحدها ينطبق على الحقيقة بوجه أخص ، وأن الآخرين ينطبقان على اللذة . ومن الاثنين المتعلقين باللذة واحد لا يتعلق إلا باللهو على معناه الخاص ، وأما الآخر فانه متعلق بالروابط الأخرى للحياة الاجتماعية .

<sup>§</sup> ۸ – حظر وا بعض أنواع الزاح – اذا كان الشارع لم يفعله البتة فذلك لأنه لم يكن يقدر عليـــه وللسبب الذى يذكره أرسطو نفسه • فتلك أشياء فيها الرجل ذو الطعم هو قانون نفسه • وعلى ذلك لايستطبع الشارع أن يتدخل فيها •

<sup>§</sup> ١٠ – فهولاييق على نفسه – لأنه قد فقد كل كرامة ·

<sup>§</sup> ١١ – ولا ينتفع بها – بل لايهتم بها د يتصنع غالبا أنه يحتقرها ·

١٢ - شيئا ضرو ريا كل الضرورة - هذه الفكرة عينها موجودة فى السياسة ك ٤ ب ١٣ وك ٥
 ٢ من ترجمتى الطبعة الثانية ٠

الأوساط الثلاثة – الصدق والعطف والمزاح الرقيق التي عالجها على التوالى •

## الباب التاسع

الحياء والخجل – انمي هو أولى به أن يكون تغيرا جسمانيا منه فضيلة ، وأنه لا محل له إلا فى الشباب . ولماذا ؟ لأنه بعد ذلك الخجلُ الذى ينحصر فى أن يحتر وجه المرء ممما فعل لا يمكن البتة أن يلحق الرجل العدل الذى لا يأتى البتة شرا ، على أن الخجل يدل على احساس بالشرف .

§ 1 — يكاد لا يمكن الكلام على الحياء أو الججل باعتباره فضيلة . فإنه أشبه أن يكون تغيرا وقتيا من أن يكون ملكة حقيقية . و يمكن حدّه بأنه ضرب من خوف العار . § ٢ — وإن نتائجه لتقرب كثيرا من نتائج الخوف الذي يلحق المرء عند الخطر . وإن الذين يعروهم الحجل يحرّون فحأة كما أن الذين بهم خوف الموت تنتقع ألوانهم مؤقتا . وحينئذ فالأمران هما في الحق ظاهر تان جسميتان تماما وهما أولى بأن يكونا علامتي انفعال وقتي أكثر منهما عادة أو ملكة .

<sup>-</sup> الباب الناسع - في الأدب الكبيرك 1 ب ٢٧ والأدب الى أويديم ك ٣ ب ٧

إ - باعتباره فضيلة - لأنه فى الواقع لا يمكن أن يصير عادة • ولكن أرسطو مع ذلك ليس قليل
 الاعتداد به • فانه دائما آية القلب الفاضل •

ضرب من خوف العار -- ربما كان هذا ليس محكما • فان الانسان يحمّر لشيء ضدّ الحياء دون أن
يخشى مع ذلك أنه يوقعه في العار إذا لم يشهده أحد •

٢ = علامتى انفعال وقتى – أضفت هذه الكلمة الأخيرة لزيادة الايضاح .

٣ - أو الحياء - الحياء هو في كل سن ، ولحكن الانفعالات الحادة التي يسببها لبعض أجهزة الجسم ليست مكنة في الواقع إلا في الشبيبة ، ولا حياء في الطفولة .

غلطات قد يحفظهم الحياء من عدد غير قليــل منها . وإننا لنمدح من بين الشــبان من بهم الحياء والخجل . ولكن الحياء لا يمكن أن بمدح في الرجل الشيخ لأثنا لا نظن شيخا يستطيع أن يعمل شيئا يحمّر منه خجلا . ﴿ ٤ ك ليس الخجل عمل قلب شريف كل الشرف ما دام أنه لا يحصل إلا عقب أعمال سيئة وأنه لا ينبغي لرجل عدل أن يرسل نفســـه إلى حدّ ارتكابها . ومع ذلك ســـواء أكانت الأفعال مخجلة على الحقيقة أم على رأى فاعلها فقط فلا ينبغي إتيانها ، وبذلك يكون المرء أبدا في مأمن من الخجــل . فانه ليس إلا القلب الرذيل هو الجــدىر بإتيان شيء مخجل . ومن السخافة الكبرى أن يكون المرء بحيث يستطيع أن يرتكب فعلة من هـــذا القبيل ويظن أن خجله ممــا ارتكب يصـــتره شريفا . الخجل لا يمكن أن ينطبق إلا على الافعال العمدية، والرجل العدل لا يأتي البتة عمدا فعلة مخجلة . ﴿ ٣ – على أني أوافق من جهة ما على أن الخجل بمكن أن لا يكون بدون شيء من العــــدالة . فاذا اقترف المرء خطيئة أيا كانت فمن الحسن أن يخجل منها ، غير أن ذلك لا علاقة له مالفضائل الحقيقية . حق أن عدم الحياء الذي يجعل المرء لا يعتريه خجل إنمها هو

يحفظهم الحيا. من عدد غير قليل منها – ملاحظة محكمة ودقيقة كالتي ستأتى خاصة بالشيخوخة .

<sup>-</sup> الخجل لا يمكن أن ينطبق - الخجل لا الحياء، لان الحياء يخشى فى الغالب الأفعال التي ايس فيما من الاراديّ شيء على الاطلاق .

الرجل العدل لا يأتى البتة - تكرير لما قد قيل آنفا في هذه الفقرة .

٩ - يمكن أن لايكون بدون شي. من العدالة - فان الحجل ضرب من الندم وتو بيخ الضمير. و بهذه
 المثابة بدل دائما على بقية من العدالة

رذيلة ، وأن الذى لا يحتر البتة مما أتاه من السوء هو ساقط ، غير أن المرء لا يشرف بجرد كونه يخبل بعد أن أتى من الآثام ما أتى . ﴿ ٧ – و يمكن الاستطراد في القول إلى أن الاعتدال الذي يمكن المرء من ضبط النفس ليس هو أيضا فضيلة محضة بل هو فضيلة مشو بة ، ولكننا سندرسه فما بعد .

# والآن نتكلم عن العدل .

إلى المنطقة المنطقة على المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المجاهدة المجاهدة المنطقة المنطق

<sup>-</sup> سندرسه فيا بعــد - فى الكتاب السابع المخصص كله لهــذا التحليل والذى هو جزء من الأدب الى نيقوماخوس .

# الكتاب الخامس نظرية العدل الخامس الخاب الأول

فىالعدل – حدّه – المقابلة العامة للا ضداد، وعلى الخصوص الضدّين: العادل والظالم – المعانى المختلفة التى نعنيا بكلمة العدل – رابطة العدل بالقانونية وبالمساواة – العدل يتعلق على الخصوص بالأغيار، فليس شخصيا محضا، وهذا هو الذى يقرّ رالفرق بينه و بين الفضيلة التى يشتبه بها .

§ 1 — لأجل درس العدل والظلم حق الدرس يلزم النظر فى ثلاثة أشياء: على أى الأفعال ينطبقان، وما نوع الوسط الذى هو العدل، وما الطرفان اللذان بينهما العدل وسط ممدوح . § 7 — ولنتبع هنا النمط عينه الذى اتبعناه فى كل ما سبق .

٣ = نجد جميع الناس على وفاق فى أن يسموا عدلا ذلك الكيف الأخلاق
 الذى يحمل الناس على إتيان أشياء عادلة والذى هو العلة فى فعلها وفى إرادة فعلها .

الباب الاول - فى الأدب الكبيرك ١ ب ٣١ وفى الأدب الى أويديم ك ٤ الذى هو ليس شيئا آخر إلا تكريرا حرفيا لهــــذا البـــاب الخامس مرب الأدب الى نيقوما خوس . ويمكن أن يرى أيضا فى البيان ( الخطابة ) ك ١ ب ١٢ و ١٣ و ١ و١٠ ص ١٣٩٢ وما بعده من طبعة برلين .

إ - لأجل درس العدل والظلم حق درسه - لهذه المسئلة أيضا وضع افلاطون كتاب الجمهورية ٠

٣ ﴿ عَنْ الْمُعْرَفُ نَصْسُوا عَدَلا ... أشياء عادلة ﴿ فَي هَــذَا ادْخَالُ مَعْنَى الْمُعْرَفُ نَصْسُهُ فَي نَصْ التَّعْرِيفِ
 ولكن لا يمكن أن يطلب الضبط هنا بأكثر من ذلك ·

وكذلك الأمر في الظلم أنه هو الكيف المضادّ الذي هو عله في إتيان الظلم وفي إرادة إتيانه . هذا هو حينئذ كأنه صورة للعدل فأخذها من هــذه الاعتبارات العامة . § ٤ \_ ليس الحال في العلوم ولا في الملكات التي للأنسان كالحال في الكيوف الأخلاقيـة . إن الملكة كالعلم سواء بسواء تبقى هي عينها بالنسبة للأضداد ولكن الكيف المضاد ليس هو البتة كيف الأضداد على السواء . ولنوضح بمثال : الصحة لا تنتج الأفعال التي تكون مضادة للصحة . بل لا تنتج إلا أشياء مطابقة للصحة . من أجل ذلك نقول على انسان إن مشيته تدل على الصحة متى كان في الواقع يمشي كما يمشى الرجل السليم . § ه - في الغالب أن كيفا مضادا يبين بالكيف المضادله ، كما يقع غالبا أيضا أن تظهر الكيوف بالفاعلين الذين تصدر عنهم . وفي الواقع اذا كان اعتدال مزاج الجسم معلوما تماما فان سوء المزاج لا يخفى ، واذاكان اعتدال المزاج يستنتج من الظروف التي تظهره كذلك هذه الظروف تنتج من هذا الاعتدال نفسه . مثال ذلك إذا كان اعتدال مزاج الجسم ينحصر في كثافة اللحم، ينتج من ذلك ضرورة أن سوء المزاج ينحصر في نحافته، وكل ما يسبب اعتدال المزاج يكون هو أيضا

کأنه صورة - لا یخفی أرسطو عدم کفایتها .

 <sup>﴿</sup> ٤ - تبق هي عينها بالنسبة للأصداد - أعنى أنه متى علم المره شيئا أو متى قدر عليه فانه يعلم الشيء
 المضاد ويقدر عليه أيضا

<sup>-</sup> ولنوضح بمثال – ايضاح أرسطو هذا يحللني من ايضاح قديكون ضروريا لنا.وهو نفسه قد أحسن الحاجة اليه .

التى تكون مضادة للصحة – والتى تكون أفعالا خاصة بالمرض .

ق م - كيفا مضادا يبين - ان المثل الوارد فيا سيلي يوضح هذه النظرية . فتى علم الانسان ما يرتب اعتـدال مزاج الجسم علم أيضا ما يرتب سو. المزاج . يجب أن يراجع في هـذه النظرية العـامة كتاب القاطيفورياس ( المقولات العشر) ب ١٠ و ١١ ص ١٠٩ وما يليها من ترجمي .

ما يسببه نمـق اللحم . § 7 — ومن العـادى أنه متى كان أحد الحــ تين المتقابلين بالتضاد له معان عدة ، ينتج ضرورة أن الحــ للآخر يمكن أن يحــ ل أيضًا على جهات عدة ، وتلك هي الحالة في العادل والظالم . § ٧ — و إنه ليظهر في الواقع أن العدل والظلم يمكن أن يحملا على معان عدة ، واذا كانت التسمية في هــذه الحالة شقصنا عادة فذلك لأن الفروق متقاربة جد التقارب ، وقد تكون أكثر جلاء وأتم وضوحا اذا كانت تطبق على أشياء أكثر تباعدا بعضما عن بعض، لأنه حينئذ يكون الفرق في المعنى عظيا ، وعلى هــذا في اللغة الاغريقية يطلق بلا خطأ كلمة واحدة على عَظْم عنق الحيوانات وعلى الآلة التي بها تقفل الأبواب .

٨ = فلننظر إذن كم جهة فيها يمكن أن يقال عن رجل إنه ظالم .

يرمى بهذا الاسم فى آن واحد هذا الذى يتعدّى حدود القوانين، وهذا الذى هو شره بين الشره، وذلك الذى يخص الأغيار بنصيب ناقص ، وبنتيجة واضحة ينبغى أن يسمى عادلا ذلك الذى يطيع القوانين والذى يلاحظ مع الغير قواعد المساواة ، وحينئذ يكون العمل العادل هو الذى يطابق القانون والمساواة ، والعمل الظالم هو اللاقانوني وغير المطابق المساواة ، § ۹ — ولكن لما أن الرجل الشره

٧ > على معان عدة - بقية هذه المناقشة توضحه ايضاحا تاما

بلا خطأ - أضفت هذين اللفظين لبيان الفكرة .

العَظْمِ والآلة - لا خطر من ذلك لبعــد ما بين المعنيين ٠ فانما يقع التخليط من المعــانى المتقاربة
 جد التقارب ٠

٨ - هــذا الذي يتعدّى حدود القو انين - لفظ الظالم لا يؤدّى فى لغتنا (الفرنسية) هــذا المهنى
 وان كان يدل عليه بالمواسطة .

<sup>-</sup> قوِاعد المساواة – و يمكن أن يزاد قواعد العدالة ، فان اللفظ البونان يحتمل المعنيين ·

الذى يطلب أكثر مما له هو أيضا ظالم، وإنه ليَكُونه فى كل ما يختص بخيرات هذه الحياة، على أنه ليسكذلك في كلها بل فىالتى تنتج عنها الثروة والفاقة، فان هذه هى دائما خيرات على العموم و إن لم تكنها دائما بالنسبة لشخص معين بخصوصه . ومن عادة الناس أن يرغبوا فيها ويسعوا لها وإنكان هــذا باطلا لأنكل ما يجب علمهم هو أن يرجوا أن تكون هــــذه الخيرات التي هي حســـنة في ذاتها تبقي أيضا خيرات بالنسبة لهم وأن يميزوا بحكمة مايمكن أن يكون خيرا حقيقيا بالنسبة لهم على الخصوص. ١٠ ﴿ ١٠ إِن الرجل الظالم ليس يطلب أكثر مما منبغي أن يناله بطريق الانصاف، فقــد ينحصر الظلم أحيانا في أخذ نصيب أقل ممــا ينبغي ، ومثــال ذلك في حالة ما إذا كانت الأشياء التي ينبغي أن تناله رديئــة على الاطلاق . ولمــا أن أقل الشر يشبه أن يكون خيرا بوجهما وأن الشره لايكون إلا في الخير فهذا الذي يبحث لنفسه عن أقل مغرم يمكن بهذا وحده أن يعد شرها بغير عدل . ﴿ ١١ – وإنه كذلك ينتهك حرمة المساواة فهو باغ لأن البغي عام يتناول أيضا هذا المعنى من معانى الظلم. وهو فوق ذلك يتعدّى حدود القوانين لأنه في هــذا ينحصر الفسوق عن القــانون ، أعنى أن مجاوزة المساواة أى البغى 'لتناول كل ظلم وأنهـــا عامة لجميع الأفعال الظالمة

<sup>§</sup> ۹ – هي دائما خيرات · استطراد لا يظهر أنه ملتمٌ مع ما تقدّم ·

<sup>§</sup> ١٠ – فقد ينحصر الظلم أحيانا في أخذ نصيب أقل – هذا ضرب من الظلم السلبي ٠

فهذا الذي يجث لنفسه عن أقل مغرم - حينا يجب عليه أن يحتمل غرما مساويا أو أكثر .

١١ - لفظ البغى - اللغـة الفرنسية فى هـذا المعنى متفقة مع الاغريقية فان البغى يشمل كل أنواع الظلم .

فوق ذلك يتعدّى حدودالقوانين - نحن لانقول عليه في هـذه الحالة إنه باغ بل نقول إنه مجرم .

<sup>-</sup> مجاوزة المساواة أى البغي – ليس في المتن إلا كلمة واحدة .

أيا كانت . \$ ١٢ – لكنه إذا كان هــذا الذي يتعدّى حدود القوانين ظالمــا وإذا كان هــذا الذي يتبعها عادلا فبين أن جميع الأمور القانونيـــة هي أيضا أمور عادلة بوجه ما . كل الأفعال التي نص عليها التشريع قانونية و إننا لنسمى كل واحد منها فعــلا عادلا . ١٣٤ ـ غرض القوانين في نصوصها هو إما حماية المصلحة العامة لجميع الأهالى، و إمّا حماية مصلحة كبرائهم بل قد يكون أيضا حماية المصلحة الخاصة لهؤلاء الذين هم سادة المملكة ســواء بفضلهم أم بأى عنوان آخر. ينتج من ذلك أنه يمكننا أن نقول على القوانين بوجه ما إنها عادلة متى كانت توجد ســعادة الاجتماع السياسي أو تحميها أو توجد فقط بعض عناصر هــذه السعادة أو تحميها . § 1 . بل قد يذهب القانون إلى أبعد من ذلك فيأمر بأفعال الشجاعة كأن لا يترك امرؤ صـقه وأن لا يفتر وأن لا يلتى سلاحه . و يأمر أيضا بأفعال الحكمة والاعتدال كالنهى عن الزنا وعن الاضرار بالغير . ويأمر بأفعال الرفق كالنهى عن الضرب وعن الشتم . و إن القانون ليبسط سلطانه أيضا على جميع الفضائل الأخرى وعلى جميع الرذائل الأخرى إذ يأمر بأفعال بعينها وينهى عن أفعال أخرى ، إن حقا متى كان فى وضعه حكمة وتدبر، وإن باطلا متى وضع على عجل وبأقل مما ينبغى من التدبر .

١٢٥ – عادلة بوجه ما – يشعر أرسطو بضرورة أن يحدد هو نفسه هذا المبدأ . وفيا سوف يلى
 بين أن المدالة في كل امتدادها نتناول العدل وتفوقه .

١٣٥ - المصلحة العامة لجميع الأهالى - راجع السياسة ك ٣ ب ٤ ص ١٤٥ من ترجمتى ٠

<sup>§</sup> ١٤ – بل قد يذهب القانون الى أبعد من ذلك – قد حلل هنا كل مشخصات القانون ، ومن عهد أرسطو لم يتكلم أحد على هذا الموضوع الكبير بأحسن مما تكلم .

على جميع الفضائل الأخرى - التعبير أعم مما ينبغى ، فان كثيرا من الفضائل الشخصية ما لا يمكن القانون أن يمسه .

§ 10 — إذن فالعدل على هـذا هو الفضيلة التامة ولكنه ليس فضيلة مطلقة وشخصية محضة بل هو متعد إلى الغير وهـذا هو الذى يجعله فى الغالب يشبه أن يكون أهم الفضائل وفر ف شروق الشمس ولا غروبها أحق منه بالاعجاب " . ومن هنا يجىء مثلنا :

### ووكل فضيلة توجد فى طيّ العدل"

أزيد على هذا أنه من جهة العلو الفضيلة التامة، لأنه هو ذاته موضع تحقق فضيلة تامة غاية التمام، تامة لأن صاحبها يمكنه أن يحقق فضيلته في حق الأغيار لا لنفسه فقط وكثير من النباس من يستطيعون أن يكونوا فضلاء فيا يتعلق بهم شخصيا، ولكنهم غير أهل لفضيلة فيا يتعلق بالأغيار . ١٦٥ للهذا أرى كلمة و بياس "مليئة معنى إذ كان يقول « السلطان محك الإنسان » . ذلك بأن الواقع هو أن القاضى صاحب السلطان ليس شيئا إلا بالاضافة إلى الأغيار فانه و إياهم في شركة ، القاضى صاحب للسبب عينه أن العدل وحده من بين جميع الفضائل يشبه أن يكون كير أجنبي، كير للأغيار لا لنفسه لأنه لا يتحقق إلا بالنسبة للغير، لأنه لا يصدر عنه

<sup>§</sup> ه ١ – الفضيلة التامة – من حيث كونها لتعلق بالفضائل الأخرى كما عنى أرسطو بالتنبيه اليه ·

أهم الفضائل – أنه على الأقـــل من أهمها ، وأن ، أيوضح و يبرر إيثار أرسطو هو منفعة العـــدل
 الاجتماعية والسياسية ، بدون العدل تفقد الجمية غرضها ولا تستطيع أن توجد .

 <sup>- &</sup>quot; ف شروق الشمس ولا غرو بها ... " - قد وضعت هذه الجملة بين الأقواس لأنها يظهر عليها أنها مأخوذة من شاعر ، على أن المفسرين لم يقولوا لمن هي بالضبط .

<sup>-</sup> مثلنا – هذا البيت هو من قول '' تيوغنيس '' (ر . البيت ١٤٧ ) الذى لم يزد على أن صاغ به الاحساس العامى . وفى تعبير أرسطو ما قد يظهر منه ذلك .

فحق الأغيار – هذه الأفكار التي لا تكاد تسند على العموم للا قدمين تستدعى الالتفات جد الالتفات.
 ١٦ ٩ كلة '' بياس '' – هى تعزى أيضا الى ''سولون'' .

إلا ما هو مفيد للأغيار الذين هم إما القضاة وإما الجمهور بتمامه . \$ ١٨ — إن شر الناس هو ذلك الذي بفسوقه يضر نفسه والناس . غير أن الرجل الأكل ليس هو هذا الذي يستخدم فضيلته لنفسه ، بل هو ذلك الذي يستخدمها لغيره لأن هذا أمر شاق دائما . \$ ١٩ — حينئذ لا يمكن أن يعتبر العدل مجرّد جزء من الفضيلة . بل هو الفضيلة كل الفضيلة . وإن الظلم الذي هو ضدّه ليس جزءا من الرذيلة بل هو الرذيلة بتمامها . \$ ٢٠ — وعلى جملة من القول فانه يرى مما تقدّم من الايضاح الفرق بين الفضيلة والعدل . وحقيقة الأمر أن الفضيلة تبقي هي هي بذاتها غير أن شكل كونها ليس متماثلا . فمن حيث إنها متعلقة بالغير فهي العدل ومن حيث إنها عادة بعنها خلقية شخصية فتلك هي الفضيلة على إطلاقها .

<sup>§</sup> ۱۸ – الرجل الأكل ... لغيره – مبادئ سامية تشف عن حب الانسانية ، يدهش المرء أن يجدها في زمان أرسطو . ولكر ... القدماء الذين كانوا يفهمونها و يصوغونها لم يعرفوا لسوء الحظ أن يطبقوها في العمل .

في العمل .

و العمل .

١٩ ٩ - بل هو الفضيلة كل الفضيلة - هذا غلق واضح ، ولكنه مفهوم من جائب أرسطو الذي لا يريد
 الا أن يجعل الأدب جزءا من السياسة .

٢٠ ٩ - وحقيقة الأمرأن الفضيلة تبق هي هي بذاتها - معنى قليل الضبط فان الاعتدال (العفة)
 وهو جزء أصلى للفضيلة يخالف العدل جدًا . راجع الباب التالى الذي فيه تبين هذه الفروق خير بيان .

### الباب الثاني

التمييز بين العسدل أو الظلم و بين الفضيلة أو الرذيلة — العسدل هو نوع فضيلة متميز عن الفضيلة على العموم كما أن الجزء متميز عن الكل — يلزم التمييز أيضا بين العسدل أو الظلم بمعناه العام و بين العدل أو الظلم في حالة خصوصسية — عدل الأفعال هو في العادة مطابق للقانونيسة — يجب تمييز نوعين من العدل : عدل توزيعي سياسي واجتماعي ، وعدل قانوني وتعويضي — ان علاقات الأهالي بينهم هي نوعان ارادية .

§ ١ — مهما يكن مر. الأمر فاننا ندرس العدل من حيث كونه جزءا من الفضيلة ، وقد يمكن اعتباره فضيلة خاصة كما أسلفنا القول ، كذلك نريد أن ندرس الظلم باعتبار أنه جزء من الرذيلة ، و ٢ — و إليك دليل أنه رذيلة خاصة ، أن هذا الذي يأتى الأفعال الأثيمة بجميع صنوفها يفعل شرا و إنه لظالم إن شئت ، لكن لا يمكن أن يقال عنه لهذا إنه شره يخص نفسه بنصيب أكثر مما يحق له ، حينئذ الرجل الذي وقت اللقاء يلق درعه جبنا ، وهذا الذي يسعى بالنميمة في حق حيئذ الرجل الذي وقت اللقاء يلق درعه جبنا ، وهذا الذي يسعى بالنميمة في حق آخر مع سوء القصد، وذاك الذي يمتنع بخلا عن مساعدة صديقه ، كل أولئك ليس إثمهم أنهم أخدوا أكثر مما يستحقون ، وكذلك إذا ربح رجل ربحا جائرا دفعه إليه الشره فقد يمكن أنه لم يأت عملا من الأعمال الرذيلة التي ذكرناها ، ومع ذلك فان لم يكن قد ارتكب تلك النقائص فن المحقق أنه ارتكب احداها أيا كانت

الباب الثانى – في الأدب الكبيرك ١ ب ١ ٣ وفي الأدب الى أويديم ك ٤ ب ٢

١ - من حيث كونه جزءا من الفضيلة - يرجع هنا أرسطو الى الحق ولكنه يناقض نظرياته
 السابقة ٠

\_ كما أسلفنا القول – عند درس العدل بمعزل عن الفضائل الأخرى في الباب السابق •

٢ > يخص نفسه بنصيب أكثر – هذه هي آية الظلم ، وعلى رأى أرسطو الفلم هو مخالفة العدالة .

ما دام أنه استحق اللوم وأنه قد كشف عن فسوقه وظلمه ، § ٣ – حينئذ يوجد ضرب آخر من الظلم هو بوجه ما جزء من الظلم الكلى وظالم خاص جزء من الظالم المطلق الذي هو مخالفة القانون ، § ٤ – زد عليه أن رجلين اقترفا الزنا فإذا لم يكن الآخر أحدهما ليقصد من عمله إلا ما ينال من الكسب وقد ناله فعلا، وإذا لم يكن الآخر مدفوعا إلى فعله منفقا مالا إلا بدافع الشهوة خلافا للأقل، فان هذا الأخير أولى به أن يعتبر فاسقا من أن يعتبر مكتسبا من وجه خسيس، في حين أن الآخر وإن اعتبر رجلا ظالما مجرما فانه على التحقيق ليس فُسقة لأنه من البين أن الربح وحده هو الذي كان رائده في فعلته ، § ٥ – اليك ملاحظة أخرى هي أنه يمكن دائما إلحاق جميع المؤلئم إلى رذيلة خاصة بعينها ، مثال ذلك إذا زني رجل ألحقت جريمته بالفجور، وإذا تخلي عن رفيقه في الحرب ألحقت جريمته بالحبن، وإذا ضرب أحدا ألحقت بالغضب، في حين أنه إذا ارتكب خطيئة لربح بحرت إليه فانه لا يمكن إلحاقها برذيلة أخرى غير رذيلة الظلم ذاتها .

<sup>–</sup> الظالم المطلق الذي هو مخالفة القانون – يمكن المرء أن يكون ظالما دون أن يخالف أىقانون وضعى •

إ ع - زد عليه - لايرى أى نتيجة يريد أرسطو أن يستنتجها من المقارنة بين هذين السببين الحاملين
 على ارتكاب الزنا - فان القانون قد عصى على كلا الوجهين والاجرام فى كليمها فى أعين القضاة سواء وقد يكون ممكنا فى نظر الأدب أن يكون أحد المجرمين أحط من الآخر -

<sup>-</sup> على التحقيق ليس فسقة – على أن أرسطو لا يريد بهذه المثابة أن يعذره ·

و ديلة آخرى غير رذيلة الظلم ذاته – قد يمكن أن تلحق هـــذه الخطيئة بالحرص الذى يصير هو نفسه في الواقع ظلما متى وقع على حساب الغير .

§ ٦ — ينتج من هذا جليا أنه يوجد خلاف الظلم التام العام ظلم آخر كجزء للا ول مرادف له فى الاسم لأن حد الاثنين جميعا يوجد فى جنس واحد . وكلاهما فى الواقع ينحصر فيا يتعلق بمال الغير . غير أن أحدهما المرتبط بكل ما يتعلق بالشرف والثروة والسلام الشخصى وكل الأسباب التى من هذا القبيل إذا أمكن أن تندرج تحت اسم واحد فليس الحامل عليه إلا اللذة الناتجة من ربح ظالم . أما الآخر فعلى الضد ينطبق بصورة عامة على جميع الأشياء عينها التى يهتم بها على جهة عكسية الرجل الفاضل .

إلى الله والله و

§ ^ \_ قد حدّ الظالم بأنه هو غير القانونى والمضاد لقواعد العــدالة أى

 <sup>﴿</sup> ٦ ﴿ عَبِر الظلم التام العام – يريد أرسطو أن يقول "الجريمة العامة ضدّ القوانين ٠ ، هذا هو بعينه الابهام الذي نبهت عليه ٠

مرادف له – أما فى اللغة فجائز وأما فى الواقع فلا ، فانه ليس فى لغتنا (الفرنسية) هذا الاشتراك .
 لأن فيها الجريمة متميزة عن الظلم والخطيئة على وجه العموم .

على جهة عكسية – اضطررت أنأزيد هذه الكلمات التي يظهر لى أنها ضرورية للبيان والتي تستخرج
 من عبارة أرسطو

الرجل الفاضل - ليس هذا هو الظلم بالمعنى الخاص بل هو الرذيلة في كل عمومها .

٧ - يوجد عدّة أنواع من العدل - وهي أضداد لواحد واحد من كل أنواع الظلم حسب نظرية أرسطو .

٨ - هو غير القانونى -- للعادل أسس أخرى غير القانون ما دام القانون نفسه مضطرا للصعود الى
 مبادئ أعلى ٠

الجائر. وعلى هذا يكون العادل هو القانونى والمنصف . وحينئذ يكون النوع الأول من الظلم الذى سبق الكلام عليه آنفا هو الذى يتعلق بعدم القانونية . § ٩ – ولكن معنى عدم المساواة والكم الأكثر ليسا شيئا واحدا ، بل هما شديدا الاختلاف ، و إن أحدهما من الآخر لكالجزء بالنسبة للكل ، لأن كل ما هو أكثر هو غير مساو ولكن كل ما هو غير مساو ليس لذلك أكثر . و بالنتيجة الظلم والظالم ليسا مماثلين لعدم المساواة وغير المساوى ، و إن الحدين الأولين مختلفان كثيرا عن الحدين الثانيين ، الأخيران جزآن والآخران كلان ، حينئذ هذا الظلم الخاص الذى ينتج من عدم القانونية هو جزء للظلم التام ، وكذلك أى فعل بعينه من أفعال العدل هو جزء من العدل الكلى .

§ ۱۰ — إذن إيفاء للبيان يلزمنا أن نتكلم على هذا العدل وهذا الظلم الجزئيين، وعلى الظالم والعادل من هذه الجهة ، ولندع إلى جانب العدل والظلم باعتبار أنهما يلتبسان بالفضيلة التامة ، وأنهما بالنسبة للغير أحدهما هو تعاطى الفضيلة المطلقة والتانى تعاطى الرذيلة ، وقد يُرى بوضوح أيضا كيف يلزم حدّ العادل والظالم من

العادل هو القانوني - نتيجة لما تقدم ولكنه مع ذلك خطأ أيضا

النوع الأول من الظلم - يرى من هذا جليا إن الخلط الذي أتاه أرسطو إنما سببه اللغة الأغريقية .

الذى سبق الكلام عليه آنفا – فى أترل هذا الباب وفى الباب الذى قبله ٠

٩ ٩ - كل ما هو أكثر هو غير مساو - والواقع أن غير المساوى يمكن أن يكون الأقل • ولكن
 لا يُرى فياذا تنفع هنا هذه التفاصيل التي يقف عليها أرسطو •

حینئذ هذا الظلم الخاص – هذا المبدأ الذی بین عدّة مرات لا یستخرج ضرورة مما تقدّم ولیس
 نتیجة له مهماکان حقا .

إعتبار أنهما يلتبسان بالفضيلة التامة – تكرير لما سبق قوله في أقل هذا الباب .

حيث هذان الوجهان من النظر . وبالجملة فان أكثر الأفعال المطابقة للقانون ليست أقل مطابقة لمبادئ الفضيلة الكاملة . فان القانون ينص على العيش تبعا للقواعد الخاصة بكل فضيلة ، كما أنه يحظر الأفعال التي يمكن أن توحى بها كل رذيلة على حدتها . § ١١ — وفي مقابل ذلك فكل ما يهيئ الفضيلة التامة الكاملة وينتجها هو من شأن القانون كما نثبته جميع النصوص المثبتة في قوانين التربية العامة التي تعالج بها الشبيبة . أما من حيث معرفة ما اذا كانت قواعد هذه التربية التي يجب أن تجعل كل فرد فاضلا على الاطلاق من اختصاص علم السياسة أو أى علم آخر فلسوف تناقش هذه المسئلة ، لأنه ربما لا يكون شيئا واحدا بعينه أن يكون الرجل فاضلا وأن يكون حيثا حلّ مدنيا طيبا .

<sup>-</sup> أكثر الأفعال المطابقة للقانون – هذا حق ولكن مادام أرسطو يحدّ هذه الملاحظة بأكثر الأفعال ، فاذن يوجد أفعال خارجة عن القانون دون أن تخرج بذلك عن مبادئ الأدب .

<sup>-</sup> تبعا للقواعد الخاصة بكل فضيلة - ان سلطان القانون لا يمتدّ الى هذا الحدّ، أو على القليل لا يستطيع فى هذا الصدد إلا أن ينص نصوصا عامة .

<sup>§</sup> ١١ – وفى مقابل ذلك فعكل ما يهيئ – خطأ عظيم ينتج من أن أرسطو بادئ بد. قد وضع السياسة فوق الأدب.

جميع النصوص المثبتة في قوانين - مهما يفعــل القانون فان جزءا عظيما من الفرد بل أحسنه هو
 خارج عن حكمه بالضرورة • فليست القوانين بدون الأخلاق شيئا مذكورا •

<sup>-</sup> فلسوف تناقش هــذه المسألة - راجع السياسة ك ٤ ب ١٤ وك ٥ وأيضا في آخر الأدب الى نيقوماخوس ك ١٠ ب ١٠

شيئا واحدا بعينه - قد ناقش أرسطو هذه المسئلة في السياسة ك ٣ ب ٢ ص ١٣١ من ترجمتي
 الطبعة الثانية .

§ ۱۲ — ولكني أعود الى العدل الجزئي والى العادل الذي يرتبط به من هــذه الجهة . وأميزمنه بديا نوعا أوّل هو العدل التوزيعي لاكرامات وللثروة واسائر المزايا التي يمكن أن تقسم بين أعضاء المدينة ، لأنه يمكن في توزيع جميع هذه الأشياء أن يقع عدم المساواة كما يمكن أن تكون فيها المساواة بين مدنى وآخر. ﴿ ١٣ ﴾ \_ والى هذا النوع الأول من العدل أضيف نوعا ثانيا وهو هذا الذى يرتب القيود القانونية للعلاقات المدنيــة وللعقود . وهنا أيضا يلزم التمييز بين نوعين فان من بين العلاقات المدنيـة ما هو إرادى ومنها ماليسكذلك . و أعنى بالعلاقات الارادية مثلا البيع والشراء والعارية والكفالة والاجارة والوديعة والاستصناع، و إنها إذا سميت عقودا إرادية فذلك لأن الواقع هو أن أساس جميع العـــلاقات من هــــذا النوع لا يتعلق إلا بارادتنا . ومن جهة أخرى يمكن في العلاقات اللاإرادية التفصيل . فمنها ما يقع على غير علم مناكالسرقة والزنى والتسميم ورشوة الخدم واختلاس العبيد والقتل بالمفاجأة وشهادة الزور . ومنهـــا مايقع بالقوة الظاهرة كسوء المعاملات الشخصـــية وحبس الناس بغير وجه حق والسلاسل التي يقيد بها والموت والخطف والجروح التي تخلف العاهة والأقوال التي تجرح والسب المحرض •

العدل التوزيعي للكرامات - انما الدستورهو الذي ينظم كل هذه الفروق .

١٣٥ - يلزم المميز بين نوعين - كل هذه التماييز حقة ولكن أرسطو لا يكاد يستخدمها فيا سيلى
 من نظريته التي تبق من الغموض بموضع ٠

### الباب الثالث

§ 1 — ما دام أن طبع الظلم هو عدم المساواة وما دام الظالم هو غير المساوى فينتج منه جليا أنه يجب أن يكون هناك وسط لغير المساوى وهذا الوسط إنما هو المساواة، لأنه في كل فعل مهما كان حيث يمكن أن يكون فيه الأكثر أو الأقل فللمساواة محل أيضا . § 7 — وحينئذ إذا كان الظالم هو غير المساوى فالعادل هو المساوى، وهذا ما يراه كل واحد حتى من غير نظر واستدلال . وإذا كان المساوى وسطا فالعادل يجب أن يكون وسطا نظيره . § ٣ — ولكن المساواة تقتضى على الأقل حدين ، ومنتيجة ضرورية أيضا يكون العادل وسطا ومساواة بالنسبة إلى شيء بعينه وأشخاص بأعيانهم ، ومن حيث هو وسط فهو وسط لحدين بعينهما هما الأكثر والأقل ، ومن حيث هو مساواة فانه مساواة شيئين ، وآخرا من حيث هو وسط فانه يتعلق بأشخاص من قبيل بعينه ، § ٤ — العادل يقتضى إذن بالضرورة وسط فانه يتعلق بأشخاص من قبيل بعينه ، § ٤ — العادل يقتضى إذن بالضرورة

<sup>-</sup> الباب النالث - في الأدب الكبيرك 1 ب ٣١ وفي الأدب الى أو يديم ك ٤ ب ٢

٢ = وسطا نظره - وهذا هو ما يجعله فضيلة في نظر به أرسطو .

٣ - العادل وسطا ومساواة - هذا هو التعريف التام للعادل تكوّن من جميع العناصر التي كشفها
 على التوالى التحليل السابق .

كلها أربعة عناصر على الأقل . فان الأشخاص الذين عليهم ينطبق العادل هم في عدد الاثنين، والأشياء التي فيها يوجد العادل هي اثنان أيضا . § ه — المساواة هي هنا كذلك بالنسبة للا شخاص و بالنسبة للا شياء التي تكون فيها، أعني أن النسبة التي بين الأشياء هي أيضا النسبة بين الأشخاص . فاذا لم يكن الأشخاص متساوين فلا ينبغي أن تكون أنصباؤهم متساوية . ومن هذا تنشأ المنازعات والمطالبات متى لم يحصل مدّعو المساواة على أنصباء متساوية، أو حينا لم يكونوا متساوين ومع ذلك يأخذون أنصباء متساوية . § ٦ — وهذا نهاية في الوضوح لو نظر إلى استحقاق الأشخاص بدلا من النظر إلى الأشياء ، فان كلا في القسمة ليوافق على أن العادل يجب أن يقاس بالاستحقاق النسبي الخصوم ، غير أن كل الناس لا يتواضعون على ما صدقات يضعون الاستحقاق فان أنصار الديمقراطية يضعونه في الحرية لا غير، وأنصار الأوليغارشية يضعون الاستحقاق تارة في الثروة وتارة أخرى في المولد ، وأنصار الأرسطقراطية يضعونه في المولد ، وأنصار الأرساطقراطية يضعونه في المولد ، وأنصار الأرساطقراطية يضعونه في المولد ، وأنصار الأرساطقراطية يضعونه في المولد ، وأنصار الأرساطية يضور المولد ، وأنصار الأرساطقراطية يضعونه في المولد ، وأنصار الأرساطقراطية يضعونه في المولد ، وأنصار الأرساطقراطية يصور المولد ، وأنصار الأرساطقراطية بيولد ، وأنصار الأرساطة بيولد ، وأنصار الأرساطة

إلى العادل شيئا من المتناسب، والتناسب ليس محدودا
 على التخصيص بالعدد في وحدته وفي تجرّده، بل هو ينطبق على العدد على وجه

 <sup>§</sup> ٤ – أربعة عناصر – سيضعها أرسطوفيا يل على نسبة هندسية أوعلى نسبة حسابية .

<sup>§</sup> ه - المنازعات والمطالبات - هذه الفرصة موضحة فى السياسة حيث يكون لها أعظم أهمية ك ٣ ب ب ف ١ ص ١٩٣ من ترجمتى الطبعة الثانية ٠ و يمكن أيضا مراجعة عدّة فقرات وعلى الخصوص ك ٧ ب ١ ف ١١ وك ٨ ب ١ ف ٧ ص ٣٦٧ و ٣٩٧ فالفكرة واحدة هنا وهناك والتعبير يكاد يكون كذلك أيضا ٠

إلى المحاد المحدد (في الحارج) أعنى المخالط المحدد (في الحارج) أعنى المخالط المحدد المحدد (في الحارج) أعنى المخالط المؤشيان مكن كذلك أن يكون تناسبيا .

العموم، لأن التناسب مساواة النسب وهو يتركب من أربعة حدود على الاقل . 
§ ٨ — بديا من البيّن أن التناسب المنقطع مكوّن من أربعة حدود وما الأمر في التناسب المتصل بأقل وضوحا . فان هذا الأخير يتخذ أحد الحدود كما لوكان هو وحده مكوّنا حدّين و يكره مرتين . فيقول مثلا نسبة أ الى سكنسبة سالى حينئذ سهو مكرر مرتين بحيث إنه بتكرار سهذا تكون حدود النسبة في عدد الأربعة أضا .

§ ه — كذلك العادل يتركب من أربعة حدود على الأقل والنسبة هي واحدة بعينها لأن التقسيم واحد بالضبط بالنسبة للأشخاص وبالنسبة للأشياء، وعلى هذا حينئذ كما يكون الحد أ هو الى س فالحد حيكون الى و وبالتبادل كما يكون أ هو حيكون س هو و وبالتبع أيضا مجموع اثنين من الحدود هو مناسب لمجموع الحدّين يكون س هو و وبالتبع أيضا مجموع اثنين من الحدود هو مناسب لمجموع الحدّين اللذين فصلا عما يليهما ، فاذا الآخرين وهو يحصّل من جهة ومن أخرى بجع الحدّين اللذين فصلا عما يليهما ، فاذا رتبت الحدود بينها تبعا لهذه القاعدة فحاصل الجمع يبقي عادلا تماما، وعلى هذا حينئذ الجمع بين أ وحد وبين س و و هو نموذج العدل التوزيعي ، وعادلُ هذا النوع هو وسط بين أطراف لا تكون بدونه في تناسب بعد ، لأن التناسب هو وسط والعدل هو دائما

<sup>§</sup> ۸ – التناسب المنقطع – أو المركب من أربعة حدود مختلفة • فى التناسب المنصل لا يوجد الا ثلاثة لأن حدّ الوســط مكرر مرتين أقرلا كنتيجة ثم كفقدمة • يمكن أن يرى أن أرسطو يتزيد كثيرا فى هذه التفاصيل التي ليست إلا استطرادا •

<sup>§</sup> ٩ – والنسبة هي واحدة بعينها – من طرف ومن آخريين الحدّين الأولين وبين الحدّين الأخيرين .

و بالتبادل - هذا هو احدى تبديلات المحال الجائزة فى كل تناسب .

و بالتبع أيضا – خاصة أخرى للتناسب بالزيادة فى الكم : مجموع الطرفين هو مساو لمجموع الوسطين .

هو نموذج العدل التوزيعي – الدورة طويلة للوصول الى هذه النتيجة .

تناسى . § ١٠ - يسمى الرياضيون هـذا التناسب تناسبا هندسيا والواقع ان المجموع الأول في التناسب الهندسي هو للجموع الناني كما هو كل واحد من الحدين الى الآخر. § ١١ - ولكن هذا التناسب الذي يمثل العادل ليس متصلا لأنه ليس يوجد من جهـة العدد حد واحد بعينه للشخص وللشيء . اذا كان إذن العادل هو التناسب الهندسي فالظالم هـذا الذي هو ضد للتناسب . وهو يجوز أن يكون مع ذلك تارة بالأكثر وتارة بالأفل . وهذا هو الذي يجرى في حقيقة الواقع، فان الذي يرتكب الظلم يأخذ لنفسه أكثر مما ينبغي أن يأخذ، والذي يقع عليه الظلم يأخذ أقل مما يحق له . § ١٢ - ولكن الأمر على عكس ذلك فيما يتعلق بالضرد يأخذ أقل مما يحق له . § ١٢ - ولكن الأمر على عكس ذلك فيما يتعلق بالضرد مفضل على الضرر الأصغر بموازنته بالضرر الأكبر وما هو محل للتفضيل إنما هو دائما النفع وكلما كان الشيء مفضل على الضرر الأكبر وما هو محل للتفضيل إنما هو دائما النفع وكلما كان النفع أكبر .

§ ١٣ \_ هذا هو أحد النوءين اللذين يمكن التمييز بينهما في العادل .

<sup>-</sup> كما هوكل واحد من الحدّين الى الآخر – خاصة أخرى للنسب · يظهر أن أرسطو تعجبه هــذه التفاصيل التي ربما كانت حديثة العهد في زمانه ·

١١ > ليس متصلا – وهذا هو ما ينتج من الفرض عينه ما دام أنه قد فرض ضرورة وجود أربعة حدود : شخصين وشيئين النسبة بينهما واحدة .

۱۳۶ – أحد النوعين – هذا هو العدل التوزيعي . وسيعالج العدل القانوني في الباب التالي . ولقد أبان أفلاطون أيضا أنه لا يوجد عدل اجتماعي بدون تناسب . ولكنه لم يلح على هـــذا المعنى كما ألح عليه أرسطو . واجع هذه المناقشة في القوانين ك 7 ص ٣١٧ من ترجمة فكتوركوزان .

## الباب الرابع

النوع النانى للمدل – العدل القانونى والمعرّض – لا ينبغى أن يجعل القانون أى اعتبار للا شخاص ، بل يجب أن ينصرف فقط إلى تقرير المساواة بين الخسارة التي يسببها الواحد و بين الربح الذي يربحـــه الآخر في العلاقات التي ليست إرادية ، وهذا النوع من العدل هو نوع من التناسب الحسابي – بيان بالرسم – محصل هذه النظرية العامة للمدل .

§ 1 — أما النوع الآخر من العدل فهو العدل المعوض والوازع، وهو الذى يضبط علاقات الأفراد بينهم سواء فى العلاقات الإرادية أم فى العلاقات اللا إرادية و يضبط علاقات الأفراد بينهم سواء فى العلاقات الإرادية أم فى العلاقات اللا إرادية و ٢ — والعادل ههنا يتمثل بشكل مغاير تماما لشكله الأول و فان العادل الذى جئنا لا يتعلق إلا بتوزيع الموارد العامة للجمعية يجب دائما أن يتبع التناسب الذى جئنا على تفصيله و فاذا كان الأمر بصدد تقسيم الثروات الاجتماعية لزم أن يقع التناسب بالضبط على نسبة ما بين الأنصباء التي يدخل بها كل واحد وعلى ذلك يكون الظالم أى مقابل العادل هو ما قد يكون مضادا لهذا التناسب و ٣ — والعادل فى المعاوضات المدنية هو أيضا نوع من المساواة والظالم نوع من عدم المساواة ولكن كل ذلك ليس تابعا لذلك التناسب الذى سبق بيانه بل تابعا لتناسب حسابى

<sup>-</sup> الباب الرابع - في الأدب الكبيرك ١ ب ٣١ وفي الأدب الي أويديم ك ٤ ب ٤

١ العدل المعوض والوازع – زدت هذه الكلمات لزيادة البيان ٠

الارادية واللا ارادية - ر ٠ ما سبق ب ٢ ف ١٣

إلا الذي جئنا على تفصيله - يعنى النسبة الهندسية التي فيها تكون الأشياء متناسبة بالنسبة الى الأشخاص الذين توزع عليهم .

الأنصباء التي يجلبها كل واحد منهم - نصيب الثروة ونصيب الشغل ونصيب الأهلية الخ .

٣ - لتناسب حسابى فقط - يعنى بباق الطرح لا بخارج القسـمة ، فان الأمر لم يعــد بصدد استحقاق الأشخاص .

فقط . فليس يهم مطلقا أن يكون رجل نابه قد جرد رجلا خامل الذكر من أمواله أو أن يكون خامل الذكر هو الذي جرد الرجل النابه .كذلك لا يهــم أن يكون الذي ارتكب الزني هو رجلا نابه الذكر أو رجلا خاملاً . فان القانون لا ينظر إلا إلى الفرق بين الجرائم ويعامل الأشخاص كأنهم على أتم ما يكون من المساواة، وهو إنمـــا يبحث فما إذا كان الواحد جانيا وما إذا كان الآخر مجنيا عليــه وفيما إذا كان الواحد قد ارتكب اضرارا وما إذا كان الآخر قد لحقه الضرر . ﴿ ﴿ وَ وَ التَّبْعِيةُ يَجْتُهُ دُ القاضي أن يسوى هذا الظلم الذي ليس هو إلا عدم مساواة، لأنه متى كان الواحد قد ضُرب وكان الآخر قد أحدث الضربات، متى كان الواحد يقتل والآخر يموت، فان الضرر الواقع من جهة والفعل المحدث من جهة هما مقسمان بلا مساواة، فيحاول القاضي بالعقوبة التي يحكم بها أن يسوى بين الأشياء بأن يجرّد أحد الخصمين من الربح الذي ربحه . ﴿ و و إنى لأستخدم مع ذلك الألفاظ العامة التي اصطلح عليهـا العرف في الأحوال التي من هــذا القبيل و إن كانت هــذه التعابير ليست منطبقة بالضميط في بعض الأحوال . وأقول الربح في صــدد الذي قــد ضَرَب والخسارة في صدد الذي قد وقع عليه الإيذاء . ﴿ ٦ ﴿ عَيْرُ أَنَّهُ مَنَّي أَمَكُنَ القَاضَى أن يقدر الخسارة الواقعة فربح الواحد ينقلب خسارة وخسارة الآخر تصــير ربحا . وعلى هــذا فالمساواة هي الوسـط بين الأكثر وبيز\_ الأقل. فالربح والخسارة

و يعامل الأشخاص كأنهم على أتم ما يكون من المساواة - هذا حق بنصه وفصه · ولكن التطبيق
 يمكن أن يختلف كثيرا واعتبارات الأشخاص تسترد مع الأسف سلطانها ·

<sup>§</sup> ٤ ــ هذا الظلم ــ يفسر هذا أرسطو في عرض توضيح فكرته ·

إن العرف - في لغتنا (الفرنسية) هـذه الألفاظ هي أقل تخصيصا منها في اللهـة الاغريقية . ومع ذلك اضطررت الى استعالها .

أو الألم يجب أن يصرفا إلى معنى مضاد أولها بالأكثر والثانى بالأقل، فالأكثر فى النفع والأقل فى الضرر، هذا هو الربح وضد ذلك هو الحسارة أو الألم . والمساوى الذى يلزم الوسط بين أحدهما و بين الآخر هو مانسميه العادل، وعلى جملة من القول فان العادل الذى موضوعه تقويم الحطايا هو الوسط بين حسارة الواجد أو ألمه و بين ربح الآخر.

§ ∨ — من أجل ذلك كلما وقعت المنازعات التجئ إلى القاضى . وما الذهاب إلى القاضى إلا ذهاب إلى العدل ، لأن القاضى يشبه أن يكون العدل الحى المشخص . يجاء إلى القاضى الذى يمسك بين طرفى المختصمين ، بل قد يعطى القضاة أحيانا لقب المصلحين بين الحصوم كما لوكان محققا الحصول على العدل بجرد الحصول على الوسط القويم ، § ٨ — فالعادل إذن هو وسط ما دام القاضى نفسه وسطا . والقاضى يسوى بين الأشياء ، قد يمكن القول بأن القاضى — بصدد نصيب مقسوم إلى جزئين غير متساويين أكبرهما يربو على النصف — يقطع ما زاد ويصله بالجزء الأصغر ، ثم متى كان الكل مقسوما إلى قسمين متساويين تماما فكل واحد من المترافعين يعترف بأن عنده النصيب الذي يجب أن يؤول اليه ، أعنى أن المترافعين المترافعين المترافعين المترافعين المترافعين المترافعين المترافعين المترب مساو . § ٩ — غير أن المساوى هو الوسط بين النصيب الأكبر

<sup>§</sup> v – التجئ الى القاضى ... العدل الحي المشخص – تعبيرات جميلة حقيقة بجلال الموضوع ·

لقب المصلحين - ولقـــد أحـــن أرسطو بأن وضع لفـــظ " أحيانا" لأنه لا يمكن أن يوجد
 مصالحون حقيقيون أو محكمون فى الواقع الا اذا رضيهم الخصوم، والمجرم لا يقبل العدل بل هو على
 العموم ينجنه حتى يفرّ من العقاب الذى يخشاه . ولا يكون التحكيم الا فى القضايا المدنية .

<sup>۸ – والقاضى يسوى بين الأشياء – تكرير لما قيل آنفا ٠</sup> 

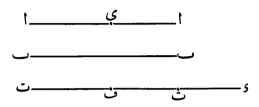
<sup>-</sup> فكل واحد من المترافعين يعترف – انا لمترافع المحكوم عليه يكادلا يعترف البتة بأن القاضي كان عنده الحق .

والنصيب الأصغر على نسبة حساسة . لهذا كان لفظ العادل في اللغــة الإغريقية يكاد يكون مماثلا للفظ الذي مدل على القسمة المتساوية إلى قسمين وأنه يكفى تغيير حرف واحد من طرف ومن آخر حتى تكورن الكلمات التي تدل على العادل والقسمة إلى اثنين والقاضي والذي يقسم شـيئا إلى اثنين كلمات متشابهات تمــام التشابه . ﴿ ١٠ ﴿ فِ شَيئين تساويا إذا نزع من الثَّاني كمية معينة تضاف إلى الآخر، فاق الأول الثاني بضعف الكية المضافة ، لأنه إذا اقتصر على حذف هذه الكية منأحدهما دون أن تضاف إلى الآخر، فالشيء الأوّل لا يفوق الثاني إلا بهذا الفرق مرة واحدة . وعلى هذا حينئذ يفوق النصيب المزيد عليــــه بواحد نصف الشيء . وهــذا النصف في دوره يفوق بواحد النصيب الذي منــه نزع بعض الشيء . § ١١ — ومن هذا يمكننا أن نعلم ما يلزم نزعه من هذا الذي عنده الأكثر وما يلزم رده على ذاك الذي عنده الأقل . يلزم أن يضاف إلى الحدّ الذي عنده الأقل كل الكية التي بها يفوقه النصف، وأن ينقص من الحدّ الأكبركل الكمية الزائدة على النصف . § ١٢ — لتكن ثلاثة خطوط ا أ و ب ب و ت ت مساوية بعضها

٩ ٩ - فى اللغة الاغريقية - لقد توسعت قليلا فى هذه النقطة لأجعل التقريب الذى يفعله أرسطو أكثر ظهورا . وان هذه المعادلات الاشتقاقية غير أمونة وقليلة الذوق ولقد كان أولى بأرسطوأن يتركها الى " قراتيل " الذى ربحاكان هو الذى أوحى اليه بهذه المقارنة .

۱۲ ۹ - لتكن ثلاثة خطوط - ايضاح هنـ دسى محض لا يزيد شيئا على بيان الموضوع بل ربمــا
 پضره ٠

لبعض فمن ا ا يحذف الجزء اى وإلى ت ت نضيف الجزءت و فينتج أن الخط بتمامه ت ت و يزيد إذن أيضا على ت بتمامه ت ت و يزيد إذن أيضا على ت بمقدار ت و .



(قد يمكن أن يقال إن الأمر هو كذلك في جميع الفنون كما هو هنا في العدل، فان الفنون لا تقوم لها قائمة إذا كان الفاعل في كل منها لا يفعل بمقدار معين وعلى صورة معينة، وإذا كان الشيء الذي يجب أن يقبل الفعل لا يقبله كذلك بمقدار معين وعلى صورة معينة) . ١٣٨ – أضيف الى ذلك أيضا أن اسم الربح واسم الحسارة اللذين نستخدمهما في التعبير إذ ندرس العدل قد أتيا من المعاوضة والعقود الاختيارية ، فحينا يكون للرء أكثر مما كان له من قبل فعبارة هذا أنه أفاد ربحا، وعلى الضد حينا يلق المرء أن له أقل مما كان فعبارة هذا أنه أصاب خسارة ، وهذا هو ما يقع مثلا في معاملات البيع والشراء وفي جميع العقود التي ترك خسارة ، وهذا هو ما يقع مثلا في معاملات البيع والشراء وفي جميع العقود التي ترك

 <sup>(</sup>قد يمكن أن يقال ...) - كل هذه الجملة التي وضعتها بين قوسين خارجة عن الموضوع وليس هذا
 محلها وان كانت كل النسخ المخطوطة 'شبتها والمفسرون اليونانيون عند تفسسيرها يثبتون صحتها ٠ راجع فها
 يلى الجملة بعينها مكررة في الباب التالى ف ٧

٩ ٣ - أضيف الى ذلك أيضا - هذا يتعلق بما سبق بيانه ولكنه لايتعلق بما سبق آنفا مباشرة . ولا شك فى أن بالمتن تشويشا فى هذه النقطة ، ومع ذلك فان أرسطو يحاول أن يبرر من جديد التعابير التي أتي بها فى الفقرة الخامسة .

القانون فيها للتعاقدين الحرية التامة . غير أنه حينما لا يكون للرء أكثر ولا أقل مما كان له وتبق الأشياء على ماكانت عليــه من قبل فيقال إن كل واحد له ماله و إنه لا أحد خسر خسارة ولا أفاد ربحا .

§ ١٤ — وعلى جملة من القول فالعادل هو الوسط القيم بين ربح ما وبين خسارة ما في العلاقات التي ليست إرادية وانه ينحصر في أن يكون لكل واحد نصيبه المساوى من بعد كما هو من قبل .

<sup>§</sup> ١٤ – فالعادل هو الوسط القيم – فى العدل المعوّض والوازع ·

### الباب الخامس

المثل بالمثل أو القصاص لا يمكن أن يكون قاعدة العدل -- خطأ الفيثاغورسيين -- قاعدة المشــل بالمثل التناسبية في إسداء المعروف هي رابطة الجمعية - قاعدة المعاوضة : مركزالعملة في جميع العقود الاجتماعية ، والعملة هذا باعتبارها مقياس كل شيء انمــا هو اصطلاحي صرف -- الحد العام للعدل والظلم .

§ 1 — المثل بالمثل أو القصاص يظهر لبعض الناس أنه الوسط المطلق . وذلك هو مذهب الفيثاغورسيين الذين حدوا العادل بأن قالوا بصورة مطلقة <sup>10</sup> أن يرد المرء للغير ردا تاما ما وصله منه " ولكن القصاص لا يتفق مع العدل التوزيمي ولا مع العدل المعوض والوازع . § ٢ — ومع ذلك يزعمون ويلحون أن القصاص إنما هو عدل " رادابنت " :

وو أن يحتمل المرء ما قد فعل، ذلك هو العدل الحق "

٣ = غير أنه يوجد من الحالات ما لا يتناوله هذا المذهب، مثال ذلك إذا كان هذا الذى أحدث الضربات هو القاضى فانه لا ينبغى أن يُضرب هو أيض، وإذا كان على ضد ذلك رجل ضرب القاضى فانه لا يكفى أن يُضرب ، بل يلزم أيضا أن يعاقب ويجب زيادة على هذا أن يفترق تفريقا عظيما بين ما إذا كانت

<sup>-</sup> الباب الخامس - في الأدب الكبير ك ١ ب ٣١ وفي الأدب الى أو يديم ك ٤ ب ٤

إ ١ – المثل بالمثل أو القصاص – اضطررت الى أن أضع ها تين الكلمنين لتحصيل قرة الكلمة الوحيدة التي استعملها المتن .

وهذا هو مذهب الفيثاغورسيين - الذين قد ألحوا مع ذلك أيضا فى مسئلة العدل النسى ٠

<sup>-</sup> أن يحتمل المر. ماقد فعــل - لا يُعرف من قائل هــذا البيت الذي ينســبه بعض المفسرين الى " هيزيود " وهو مع ذلك لا يوجد في مؤلفاته .

٣ - من الحالات ما لا يتناوله هذا المذهب – وليس أهمها الحالات التي يذكرها أرسطو .

الحريمة قد وقعت عمدا أو خطأ . § ﴾ — على أنى أعترف بأنه فى جميع المعاملات العادية التي يتداولها أهل المدينة بينهم هذا النوع من العدل، أعنى المبادلة التناسبية والتي ليست متساوية بالضبط، هو عين رابطة الاجتماع . إن الدولة لاتقوم إلا بتبادل المنافع هذا . وهو الحامل لكل واحد على أن يؤدى مع التناسب ما قد قبل . وفي الواقع من الأمر أحد الشيئين لازم : إما أن يبحث عن دفع الشر بالشر وإلا فالجمعية ضرب من الاستعباد إذا لم يتمكن المرء فيها من دفع الشر الذي أصابه ، وإما أن يبحث عن مقابلة الخير بالخير و إلا لمل وجد تبادل المنافع بين سكان المدينة مع أن هذه المعاوضة في المنافع هي قوام الجمعية . § ه — وهذا يوضح لنا أيضا لماذا وضع هيكل في المنافع في آهل أحياء المدينة بالناس لأجل أن يحمل الناس على أن يؤدوا إلى كل منهم ما أداه إليهم من المنافع فان ذلك هو خاصة اللطف ، يلزمك أن تصنع المعروف في دورك مع ذلك الذي صنع بك المعروف ثم يجب عليك أن تأخذ نفسك بأن تبدى معروفا جديدا تسديه اليه .

 <sup>§</sup> ٤ - هو عين رابطة الاجتماع - تلك هي نظر يات حقة كل الحق وانسانية كل الانسانية استعارها أرسطو من أفلاطون وحدها بحدود أضبط ووضحها أكثر من مرة في السياسة . وان هذه النقطة مذكورة
 فها . ك ٢ ب ١ ف ٤ ص ٥ من طبعتي النانية .

الشربالشر – يعنى أرسطو بالطرق القانونية من غيرشك •

<sup>-</sup> ضرب من الاستعباد – بدون العدل الاجتماعي يصبح الطيبون عبيدا للخبيثين أو تُبدَّل الجمعية حربا مستديمة .

<sup>§</sup> ه ــ هيكل الألطاف ــ في المعنى ما في اللفظ من مسحة الادعاء ·

<sup>-</sup> خاصة اللطف – يجب لاظهار المعني أن يضاف اليه °° وعرفان الجميل °° ·

§ 7 \_ يمكن تمثيل هــذه المبادلة التناسبية للنــافع بشكل مربع توجه حدوده المتقابلة الى اتجاه القطر وليكن مثلا المعار أ وصانع الأحذية ب والبيت حـ والحذاء ٥٠ على هــذا المعار يقبل من صانع الأحذية العمل الخاص به وفي مقابلة هذا يدفع اليه العمل الذي يعمله هو . فاذا كان حينئذ بن الخدم المتبادلة مساواة تناسبية ثم وجدت فيها مقابلة المثل بالمثل في المنفعة، كان الأمر على ما قد ذكرت، و إلا فلا مساواة ولا ثبات لهذه الروابط، لأنه ما دام أنه يمكن أن صنيع أحدهما يساوى أكثر من صنيع الثاني فيلزم بالضرورة إرجاعهما الى المساواة . ﴿ ٧ ﴿ وَهَذُهُ الْقَاعِدَةُ لَمُّشَّى في جميع الفنون فان هذه الفنون تكون مستحيلة إذا كان الفاعل الذي يجب أن ينتج لا يفعل بمقدار ما وعلى صورة ما من جهة ، ومن جهة أخرى إذا كان الذي يجب أن يقبل الفعل و نستهلكه لا يقبل هــذا الفعل بمقدار معين وعلى صــورة معينة . والواقع أنه لامعاملة ممكنة بين عاملين متشابهين، بين طبيبين مثلا، ولكن المعاملات. المشتركة ممكنة بين طبيب وبين مزارع مثلا وعلى العموم بين أناس مختلفين ليسوا متساوين وأنه يَلزم النسوية بينهم قبل أن يتعاقدوا .

§ A — على هــذا حينئذ يلزم دائما أن تكون الأشياء التي تحصل عليها المعاوضة

٩ - بشكل مربع – سرف آخر في استعال الهندسة ومع ذلك فان أرسطو لم يذهب هنا بهذه المقارنة بعيدا لتكون مفيده ، ولا يدرى لماذا رجع اليها .

على ماقد ذكرت - يعنى أن تكون الجمعية حسنة التأليف والنظام وأنها تستطيع البقاء .

٧ - وهذه القاعدة نمشى ... - راجع ما سلف فى الباب السابن ف ١٢ تجد هذه الجملة • ولكن يظهر أنها هنا فى موضعها •

بین طبیبین – من حیث کونهما طبیبین .

<sup>§</sup> ۸ – على هذا حينتذ – التفاصيل الآتية مهمة جد الأهمية والأفكار محكمة غاية الاحكام . ولكن يظهر أن نظرية العملة هذه هي استطراد في هذا الموطن و يمكن مراجعتها بالتطويل في السياسة ك ١ ب ٣ في ١١ ص ٣٠ وما بعدها من ترجمتي الطبعة الثانية .

قابلة المقارنة على نقطة ما فيما بينها وهنا محل العملة ، فانه يمكن أن يقال إن العملة ضرب من الوسط أو من الوسيط ، فانها المقياس المشترك بين جميع الأشياء ، و بالنتيجة تقوّم الثمن العالى للواحد كما تقوّم الثمن الواطى للآخر ، فهى تبين كم حذاء يلزم لتساوى قيمة بيت مثلا أو قيمة مواد غذائية تستهلك ، فيلزم إذن بين المعار وصانع الأحذية عدد من الأحذية معلوم لتساوى ثمن البيت أوعدد معلوم من الأحذية لثمن الأغذية ، وبدون هذا الشرط فلا معاوضة ولا اجتماع ممكنان ، ولا تحقق لأحدهما ولا اللآخر إذا لم يمكن البتة الوصول الى تقرير نوع من المساواة بين الأشياء ،

§ ٩ – أكرر أنه يلزم على ذلك إيجاد مقياس وحيد يمكن أن ينطبق على كل شيء بلا استثناء، غيرأن الحاجة التي بنا بعضنا لبعض هي في الحقيقة الرابطة المشتركة التي هي ملاك الجمعية ، فاذا لم يكن بالناس من حاجات البتة أو لم يكن لهم حاجات متشابهة فلا معاوضة بينهم أو على الأقل لا تكون كما هي ، ولكن العملة بمواضعة اختيارية قد صارت بوجه ما آلة الحاجة وعلامتها ، وتذكارا لهذه المواضعة أعطى للعملة في اللغة الإغريقية اسم مشتق من اللفظ الدال على القانون ، لأن العملة لا توجد في الطبيعة ولا توجد إلا تبعا للقانون وفي قدرتنا أن نغيرها وأن نصيرها عديمة النفع إن شئنا .

١٠٥ - حينئذ لا توجد مبادلة حقة إلا حينما تسوى الأشـــياء سلفا وتكون علاقة الزارع مشـــلا بالحَدَّاء هي أيضا علاقة عمـــل أحدهما بعمل الآخر . ولكنه

<sup>﴿</sup> ٩ – الحاجة التي بنا ... – لقد أيد أرسطو دائما بحق أن الانسان كائن اجماعي بالطبع •

<sup>-</sup> اسم مشتق – اضطررت الى أن أتوسع هنا فى نص المتن لأن لغتنا (الفرنسية) لا تسمح بالتقريب الاشتقاق الذى يصنعه أرسطو بين الكلمتين اللتين يستعملهما . ولشدّ ما يحتمل أن هذا التقريب مضبوط .

وأن نصيرها عديمة النفع - راجع السياسة في الموطن الذي أتيت على ذكره آنفا

لا يلزم اشتراط علاقة التناسب متى كانا قد أتمــا المعاوضة بينهما وإلا كان لأحد الطرفين دائمًا أكثر من الآخر الوحدتان اللتان كنا نتكلم عليهما آنفا . لكن متى كان لا يزال عند كليهما مالُه فهما إذن متساويان وهما في شركة حقة ، لأن هذه المساواة يمكن أن نتقرّر بمحض اختيارهما . فليكن الزارع ا والغذاء الذي ينتجه ث والحَدَّاء **ى** وعمله الذى وصل الى حدّ المساواة ى فاذا كانت مبادلة المنافع لا توجد بالقيو**د** التي ذكرناها فليس هناك اشـــتراك بين الناس . ﴿ ١١ ـــ و إن ما يثبت أنها هي الحاجة وحدها التي تقرّب بين طرفي المتعاقدين وتجعل منهما كوحدة هوانه متي كان رجلان لاحاجة بأحدهما الىالآخركلاهما أوأحدهما فقط فانهما لا يأتيان المعاوضة، كما أنهما مدفوعان لاتيانها متى كان أحدهما في حاجة الى ما عنـــد الآخر . فاذاكان في حاجة الى النبيذ مثلا فانه يعطى عوضا منه القمح الذي عنده والذي يمكن أخذه، فيلزم إذن أن يسوّى بين الشيئين من الجهتين · \$ ١٢ — غير أنه إذا لم يكن المرء في حاجة الى شيء في الحال فان ما يحفظه تحت بديه من النقود شبه كفالة تكفل إمكان المعاوضة في الاستقبال متى مسَّت الحاجة، لأنه يلزم أن يكون هذا الذي يعطى النقود حينئذ على ثقة من أن يجد المقابل مما سيطلبه . ومع ذلك فالعملة نفسها خاضعة للتغييرات عينها ، فهي لا تحفظ دائما قيمة واحدة ولوأن قيمتها أثبت من قيم الأشياء

<sup>§</sup> ١٠ – كنا نتكلم عليهما آنفا – ر ٠ الباب السابق ف ١١

ف شركة حقة - لأن لكل منهما حاجة بالآخر في المعاوضة الخصوصية التي يشرعان فيها

فليكن الزارع 1 - أن استخدام هذه الصيغ الحرفية تضايق الفكرة عوضا عن أن تساعدها

<sup>§</sup> ١٢ – اذا لم يكن ... في الحال – يطول الاستطراد شيئا فشيئا . وهذا هو من الاقتصادالسياسي وليس من علم الأخلاق . وان أرسطو ليسرف في السهو عن أن موضوعه في هذا الباب انما كان تنفيذ نظرية الفيثاغورثيين على القصاص الذي هو في مذهبهم الشكل المطلق للمدل .

التي هي تمثل قيمتها وأقل منها تغيرا . حينئذ يلزم أن يوجد تقويم عام للأشياء لأنه بهذا وحده تكون المعاوضة ممكنة على الدوام. فاذا وقعت المعاوضة فبهذا عينه يكون الاجتماع والتجارة . وبصيرورة العملة مقياسا عاما تقاس به جميع الأشــياء بعضها بالنسبة للبعض الآخر تكون العملة هي المسقية بين كل الأشياء . على ذلك بدون المعاوضة لا تجارة ولا جمعية، وبدون مساواة لا معاوضة، وبدون مقياس مشترك لا مساواة ممكنة . وفي الواقع لا يمكن أن أشياء مخالفة بعضها لبعض الى هذا الحد يكون بينها مقياس مشترك . غير أن من المحقق أنه يمكن عند الحاجة الوصول بلا كبير عناء الى قياسها كلها على قدر الكفاية . ﴿ ١٣﴾ ــ وإذن يلزم أن توجد وحدة للقياس ولكن هــذه الوحدة تحكية واصطلاحية . إنها تسمى العملة . كلمة لهــا في الإغريقية المعنى الاشتقاقي الذي ذكر وهي تجعل كل شيء ممكن القياس نسبيا لأن كل شيء بلا آستثناء يقاس بوساطة العملة . فلتكن دار أ وعشرة مناجم ب وسريرث وليكن ا نصف ب أعنى أن الدار تقوّم بخمسة مناجم أو تساوى خمسة مناجم ونفرض أيضا أن السريرث لايقوم إلا بعشر س . على هذه المعلومات يرى بسهولة كم يلزم من السرر لتساوى الدار أى أنه يلزم خمســـة ، فليفهم أن المعاوضة كانت قبل أن توجد العملة على هذه الطريقة أي مبادلة عرض بعرض لأنه لا يهم أن خمسة أسرّة تبادل بدار أو بأى شيء آخر تكون له قيمة خمسة الأسرة .

العادل وما هو الظالم ، ويناء على جميع هذه الاعتبارات ما هو العادل وما هو الظالم .

<sup>§</sup> ۱۳ - انها تسمى العملة - تكرير كما م ·

لتكن دار أ - تطرف آخر في الصيغ الحرفية ٠

١٤ ٩ - حينند يرى - تيجة كان يمكن الحصول عليها مباشرة و بأسرع من ذلك كثيرا .

ومتى تعينت هذه النقط يرى أيضا أن العدالة الشخصية أى المزاولة الشخصية للعدل هي وسط بين ظلم مرتكب وبين ظلم محتمل . فمن جهة أن واحدا عنده الأكثر والآخر عنده الأقل . غير أنه إذا كان العدل وسطا فليس شأنه كالفضائل المتقدمة ، ذلك لأن مركزه الوسط في حين أرب الظلم مركزه في الطرفين . و العدل هو الفضيلة التي تحل على أن يسمى عادلا الانسان الذي يتعاطى العادل في سلوكه باختيار عقلي حرّ والذي يعرف كذلك أن يجريه على نفسه بالنسبة للغير وأن يجريه بين أشخاص آخرين ، والذي يعرف أن يعمل لا على طريقة أن للغير وأن يجريه بين أشخاص آخرين ، والذي يعرف أن يعمل لا على طريقة أن يعطى نفسه أكثر وجاره أقل إذا كان الشيء نافعا وعلى العكس إذا كان ضارا ، بل يعرف أن ينصف غيره من نفسه إنصاف مساواة تناسبية كما لو كان ليقضى في خصومات الأغيار .

١٦٦ - أما الظلم فهو بالضبط ضد لكل ذلك بالنسبة للظالم والطالم هو الافراط بالأكثر والتفريط بالأقل معا في كل ما يمكن أن يكون نافعا أو ضارا ولا يقيم وزنا للتناسب أبدا ، وعليه فالظلم هو إفراط وتفريط معا لأنه بلا انقطاع في الافراط أو في التفريط بالنسبة الى الشخص نفسه ، لأنه اذا كان الشيء طيبا فالرجل الظالم يأخذ لنفسه قسطا عظيا ويأثم بالافراط ، ومتى كان ضارا يأثم بالتفريط إذ يأخذ لنفسه منه أقل ما يستطيع وبالنسبة للآخرين ، ذلك بان هذه الميول هي على العموم بعينها في الحالين ، إن الرجل الظالم دون أن يهتم البتة بالقواعد العادلة للتناسب يقضى

بالمصادفة وحسبا يجىء كما لوكان الشأن فى الظلم أن الضرر الاقل ليس فى احتماله والاكبر فى اتيانه .

١٧ - تلك هي الاعتبارات التي كنت أريد ذكرها على العــدل والظلم وعلى طبيعة كليهما وعلى الظالم والعادل أيضا على وجه العموم .

١٦ إلى الفرر الأقل ... ليس في احتماله - مبدأ أفلاطوني . راجع "الغرغياس" ص ٢٨٤ من ترجمة فكتور كوزان .

### الباب السادس

§ ١ – ك أنه من المكن أن الذي يرتكب ظلما أوجناية لا يكون بعد ظالما أوجانيا تماما يمكن أن يتساءل عن النقطة التي فيها يكون الانسان على الحقيقة ظالما ومذنبا في كل نوع من الظلم، مثال ذلك سارق زان قاطع طريق؟ أفلا ينبغي هنا أي تفريق بحال من الأحوال؟ إذن رجل يزني بامرأة وهو يعلم حق العلم ما هي عليه ولكن بدون أي سبق إصرار وتكون الشهوة هي التي جرته الى هذا . ﴿ ٢ – لاشك أنه اقترف جناية ولكنه ليس جانيا حقا ، وعلى هذا القياس يجوز أن لا يكون لصا مع أنه قد سرق، ولا زانيا ولو أنه قد ارتكب الزني ، وكذلك الحال في سائر أنواع الحرائم .

<sup>-</sup> الباب السادس - في الأدب الكبير ك 1 ب ٣١ وفي الأدب الى أو يديم ك ٤ ب ٦

<sup>§</sup> ١ – كما أنه من المكن – يعنى أرسطو أنه يمكن ارتكاب فعلة آئمة دون أن يكون الفاعل آثما تماما . وان العادة وحدها وضمير الاجرام هما ركنا سوء الخلق . وهذا ينتج من نظرية الفضيلة التى فيها أعار العادة بحق أهمية عظمى . راجع ما سبق ك ٢ ب ١ ف ٤

<sup>–</sup> ومذنبا – زدت هذا اللفظ لأن « ظالمـاً » ماكانت تكفي وحدها ٠

اذن – هذا يعود على السؤال الأول لا على الثانى مادام أن أرسطو يؤيد أنه لابد من تقدير الفاروف والنيات ، على أن فى مذهب الرواقيين الذى هو أشد لايراد قبول أمثال هذه الفروق بل كل الخطيئات مؤثمة على السواء و يجب العقاب عليها ، هذا غلق ،

٢ - يجوزأن لايكون لصا - لانه ليس له عادة السرقة ولا هو يريد هذه العادة . ولكن على حسب طبع الجريمة خطيئة واحدة تكفى لتوقيع العقوبة وتبريرها .

₹ ٣ — ذكر فيا سبق ما هي العلاقة بين القصاص أو المعاملة بالمثل و بين العدل. غير أننا لا ننسي أن ما يبحث فيه هنا إنما هو العادل المطلق والعادل الاجتماعي معا . أعني العادل مطبقا على أناس يشتركون في حياتهم ليحققوا استقلالهم والذين هم أحرار متساوون إما تناسبيا و إما شخصيا و إما عدديا . و بالنتيجة كلما كانت أموالهم ليست مكفولة لهم فلا عدل اجتماعي بالمعني الأخص عندهم بين بعضهم والبعض . بل هناك فقط عدل كيفها اتفق يشبهه قليلا أو كثيرا . لأنه لا عدل إلا حيث يوجد قانون يفصل بين الناس . ولا قانون إلا حيث يكون الظلم ممكنا ما دام الحكم هو الفصل بين العادل والظالم . وحيث يكون الظلم ممكنا قد يمكن أن تقع أفعال ظالمة ، لكن حيث ترتكب الأفعال الظالمة فليس هناك دائما ظلم حقيق أي فعل إسناد المراكن حيث ترتكب الأفعال الظالمة فليس هناك دائما ظلم حقيق أي فعل إسناد المراكن فيسه منافع حقيقية أكثر مما ينبغي له وأضرارا حقيقية أقل مما يجب عليه احتماله . إلى نفسه منافع حقيقية أكثر مما ينبغي له وأضرارا حقيقية أقل مما يجب عليه احتماله . إلى نفسه منافع حقيقية أكثر مما ينبغي له وأضرارا حقيقية أقل مما يجب عليه احتماله . إلى نفسه منافع حقيقية أكثر مما ينبغي له وأضرارا حقيقية أقل مما يجب عليه احتماله . إلى نفسه منافع حقيقية أكثر مما ينبغي له وأضرارا حقيقية أقل مما يجب عليه احتماله . الشخص صاحب السلطان سرعان ما لا يعمل إلا لنفسه وحده ولا يتأخرعن أن يصير الشخص صاحب السلطان سرعان ما لا يعمل إلا لنفسه وحده ولا يتأخرعن أن يصير

٣ - ذكر فيا سبق - فى الباب السابق ف ١

العادل المطلق والعادل الاجتماعى – هذه المناقشة لا رابطة بينها و بين السابقة التي تركها قبل تمامها .
 بل بالأولى تعود على المناقشة التي كمان قد بدأها من غير أن يستقصها فى الباب السابق .

والذين هم أحرار متساوون – هذه المبادئ الشريفة هىالتى وضحها أرسطو فى كل سياسته . ولكن
 لسو، الحظ ما كان القدما. يطبقونها إلا على المدنيين ويستثنون منها العبيد.

عدل كيفها اتفق – لا توجد جمعية أيا كان مبلغها من الرداءة تستطيع أن تستغنى عن العدل
 أو بالقليل مظاهر العدل

الحكم هو الفصل - هــذه الجملة توجد بعينها تقريبا في السياسة ك ١ ب ١ آخر الصحيفة ٩ من ترجق الطبعة الثانية ٠

فليس هناك دائمًا ظلم حقيق – هذه هي المسئلة التي وضعت في أول الباب .

طاغية . لكن القاضى الذى أودع السلطان هو حارس العدل واذا كان حارس العدل فهو أيضا حارس المساواة . فلا يخطر بباله البتة فيا يخصه أن يسند إلى نفسه أكثر مما له مادام أنه عادل ولا يختص نفسه البتة بنصيب أكبر فى المنافع التى هى للتقسيم إلا إذا قضى التناسب بأن يستحق فى الواقع أكثر من سواه . وعلى هذا يمكن القول بأنه على هذا المعنى يعمل للغير . وهذا هو الذى حملنى على القول بأن العدل نعمة وفضيلة تخص الأغيار أكثر من اختصاصها بالشخص نفسه كما وضحنا ذلك فيما مضى . § ٥ — حينئذ يستحق القاضى مكافأة يجب أن يعطاها وهذه المكافأة هى الشرف والاعتبار . وأجدر بأولئك الذين لا يكتفون بهذا الأجر الشريف أن يكونوا طغاة .

§ 7 — حق السيد وحق الأب لايندمجان فى الحقوق التى تكلمنا عليها ولكنهما يشبهانها . يفهم فى الواقع أنه لا يوجد ظلم بمعنى الكلمة ممكن فى حق من نملك . وإن ملك يمين الرجل وولده ما دام ليس له من العمر إلا سن معلومة وليس بمعزل عن أبيه هما كمزء منه . وماكان امرؤ ليريد مع الروية الاضرار بنفسه . لذلك لا ظلم من المرء فى حق ذاته . حينئذ فلا شيء هنا من العدل ولا من الظلم الاجتماعى

<sup>§</sup> ٤ – وهذا هو الذي حملني على القول – راجع ماسبق في هذا الكتاب ب ١ ف ١٠

إن حسى الشرف والاعتبار - قال أرسطو فيا سبق ك ٤ ب ٣ ف ٦ عند الكلام على المرى، إن التكريم هو أسمى مكافأة في طافة الناس للاعتراف بفضل أمثالهم وأهليتهم وهي التي يطمعون فيها لأنفسهم .

٩ - من نملك - هذه هى نتيجة نظر يات أرسطو على الرق ، ولكن من الباطل فى الواقع أن يمكن على هذا المدنى أن يكون ظالما فى حقى عبده والوالد فى حق ولده .

<sup>-</sup> كجزء منه – هنا ترك الفيلسوف نفسه تتخدع بعبارة مجازية · راجع السياسة ك ١ ب ٢ ف ٢٠ ص ٢٠ من ترجمتي الطبعة الثانية ·

والسياسى . فالعادل السياسى لا يوجد إلا بنصوص القانون ولا ينطبق إلا على الناس الذين يجب بالطبع أن يحكمهم القانون . وهؤلاء الناس هم أولئك الذين في مساواتهم يمكن أن يتناو بوا الحاكمية والطاعة . من أجل ذلك كان هذا النوع من العدل أكثر انطباقا على الزوج بالنسبة لزوجه منه على الوالد بالنسبة لأولاده أو على السيد بالنسبة لما ملكت يمينه . وإن العدل الذي يسير الأرقاء والأولاد إنما هو العدل المنزلي الذي يختلف هو أيضا عن العدل السياسي والمدنى .

<sup>ٔ -</sup> العدل المنزلي - راجع السياسة ك ١ ب ١ و ٢ و ٥

## الباب السابع

§ 1 — في العدل المدنى وفي القانون السياسي يمكن التمييز بين ما هو طبيعي و بين ما هو قانوني محض . فما هو طبيعي إنما هو هذا الذي له قوته ذاتها حيثها كان وليس تابعا البتة للقوانين التي يصدرها الناس لمعني أو لمعني آخر . وما هو قانوني محض هو ذلك الذي يمكن مبدئيا أن يقع على صورة أو أخرى مضادة لها بلا فرق وعلى سواء . غير أنه تزول عنه هذه السوائية متى نصه القانون . مثال ذلك أن القانون يأمر بحل فدية الأسرى أو أن تذبح معزى قربانا المشترى لا نعجة ، وعلى هذا النحو جميع النصوص الخاصة بالأفراد، فللقانون أن يأمر بتقريب القربان الى "برازيداس" . وذلك هو الشأن في كل ما توجبه الأوامر العالية الخاصة . § ٢ — من الناس من يرى أن العدل في كل صورة بلا استثناء له خاصة قابلية التغير ، وعلى رأيهم من يرى أن العدل في كل صورة بلا استثناء له خاصة قابلية التغير ، وعلى رأيهم يكون ما هو طبيعي حقا غير قابل للتغير له قوته عينها وخواصه ذاتها حيثا كان ، على

الباب السابع - في الأدب الكبيرك ١ ب ٣١ و في الأدب الى أو يديم ك ٤ ب ٧

إلى العدل المدنى وفى القانون السياسي – لا يوجد فى المتن الاكلمة واحدة .

ماهوطبيعي...قانونی محض – تمييز عميق و بسيط يبطل جميع ضلالات السفسطا ئيين الذين يظنون المدل
 لا يتعلق الا با لقانون

أن تذبح معزى – لقد اختار أرسطو عن عمد الامثلة التافهة •

الى برازيداس – وهو قائد لقدمونى هلك فى حرب بيلو پونيز يا ٠ وان القانون كان فى استطاعته
 أن يأمر بتقريب القربان الى أحد أفراد الناس ٠

٢ = العدل ف كل صورة بلا استثناء – تراجع هذه المناقشة ف "غرغياس" لأفلاطون ومقدّمة قلّقليس

ذلك فالنار تحرق فى بلادنا كما تحرق فى بلاد فارس سواء بسواء فى حين أن القوانين الانسانيــة والحقوق التي تقرّرها هي في تغير مستمرّ . ٣١ ــ هــذا الرأى ليس صحيحًا كامل الصحة بالضبط ولكنه مع ذلك صحيح بجزئه . بالنسبة للا لهة ربما لا يكون شيء من هذا التغير والانتقال، ولكن بالنسبة لنا توجد أشياء عرضة للتغير مع أنها طبيعية . ومع ذلك فالكل ليس متغيرا ويمكن التمبيز بحق في العـــدل المدنى والسياسي بين ما هو طبيعي وما هو ليسكذلك . ﴿ ٤ ﴿ ومع التسليم بأنكل شيء هو متغير في هــذا فان من بين الأشــياء التي يمكن أن تكون أيضا على خلاف ما هي عليه ما قد يمكن فيها التمييز بوضوح بين التي هي متغيرة بطبعها وبين تلك التي دون أن تكون متغيرة بطبعها لا تصير كذلك إلا بفعل القانون أو الاصطلاحات . وهــذا التمييز يمكن أن يوافق كذلك تمــام الموافقة أشياء أخرغير العدل، وبهــذه المثابة اليد اليمني فهي بالطبع أكثر استعدادا لخدمتنا مع أن كل الناس يستطيع أن يصير أعسر يسَرا . ﴿ و و إن الشأن في نصوص العدل المبنية على المواضعات والمنفعة كالشأن في المقابيس التي تقدر بها الأشياء . فان مكابيل النبيذ والحنطة ليست في كل مكان متساوية الأحجام . وإنها في كل مكان على الســواء أكبر

إ ٣ - فالكل ليس متغيرا - كان يمكن أرسطو أن ينخذ تعبيرا أحد من هذا وأقطع . فان سقراط قد وضع اللا دب مبادئ ثابتة على الاطلاق . و فى الواقع أن أرسطو هو فى هذه النقطة على رأى أستاذه أفلاطون .
 إ ٤ - التي هى متغيرة بطبعها - يظهر أرسطو فى هذا المقام بالتسليم بالرأى المضاد ، لكنه فى الحقيقة لم يسلم فى شى، منه ، بل هو يقويد دائما و بحق أن من الأشياء ما هو غير متغير بالطبع أو بعبارة أخرى مبادئ .
 - و بهذه المثابة اليد النينى - مثل لا جدال فيه ولكنه يكاد لا يتعلق بالموضوع ، ولقد افتكر بعض المفسرين أن أرسطوكان يريد هنا أن ينتقد أفلاطون الذي يقرر أن اليدين هما بالطبع فى المهارة على سواء .
 القوانين ك ٧ ص ١٧ من ترجمة كوزان .

إه – وانها في كل مكان على السواء ... – الفكرة هنا ليست واضحة كل الوضوح . فان المقا بيس
 اذا كانت تخدع فليست بعد مقا بيس .

حيث يُشترى وأصغر حيث يُباع .كذلك الحال في الحقوق التي ليست طبيعية بل إنسانية محضة فانها ليست البتة متماثلة في كل مكان . كذلك الدساتير ليست متمــاثلة مع أنها لا يوجد فيها إلا دستور واحد يكون في كل مكان طبيعيا وذلك هو خبرها · إج – ولكن كل واحد من الأوامر العالبة وكل نص من نصوص العدل على الخصوص كالمعانى العامة بالنسبة للعانى الخاصة . إن الأحداث الواقعة يمكن أن تكون كثيرة العدد جدًا ومع ذلك كل قانون من القوانين التي تنطبق عليها هو واحد لأن القــاعدة عامة . ﴿ ٧ ــ يلزم تقرير فرق آخر أيضًا بين الظالم القانوني والظالم مأخوذا على اطلاقه وبين العادل القانوني والعادل المطلق . فالظالم بمعنى الكلمة هو ما هو كذلك بالطبع وهو أيضا ما يصير كذلك بنص قانوني . فان ذلك الشيء بعينه بعد أن فُعل أو بعد أن ارتُكب يصير فعلا ظالمًا قانونا، أما قبل أن يرتكب فانه ليس فعلا ظالمًا قانونا بل ليس الا ظالمًا في ذاته . ويمكن أن يقال هــذا بالنسبة للفعل العادل سواء بسواء . غير أنه في اللغــة العامية يطلق اسم الفعل العادل على ذلك الحدث الذى هو عادل و يطلق اسم فعل العدل على التقويم القانونى الذي يقوّم أود الفعل الظالم الذي ارتكب .

وسندرس فيما بعد لكل جنس جنس من هـذه الأجناس طبيعته وعدد أنواعه والأشياء التي نتعلق به .

وذلك هو خيرها - راجع في السياسة ك ٤ و ٥ نظرية الدســـتور الكامل ص ١٩٥ وما يليها من ترجمتي الطبعة الثانية .

٩ - ولكن كل واحد من الأوامر العالية – الفكرة صحيحة ولكن لا ارتباط لها بالسابقات .

٧ = بعنى الكلمة – زدت ها تين الكلمتين لايضاح الفكرة ٠

الفعل العادل – الفرق المذكور في المتن صعب الادراك والتحصيل -

<sup>–</sup> فها بعد – في الباب التالي .

### الباب الثامر

العمد ركن ضرورى للجريمة أو للظلم – الأفعال اللا إرادية أوالتى ألزمتنا إياها قوّة قاهرة ليست آثاما – فى سبق الاصرار – الغضب عذر لبعض الأفعال التى يجر إليها – فى الخطايا التى يمكن العفو عنهــا والخطايا التى ليست محلا للمفو .

§ 1 — لما كانت الأفعال المطابقة للعدل والأفعال الظالمة هي كما أتينا على بيانه ، كان لا يمكن أن ترتكب جريمة أو يؤتى فعل ظالم إلا إذا كان الفاعل مريدا في الحالين ، غير أنه متى فعل الانسان بلا إرادة لا يكون البتة عادلا ولا ظالما إلا بالواسطة ، لأنه ليس إلا بنوع من العرض أن يكون عادلا أو ظالما في هذه الحال . \$ ٢ — حينئذ يكون كل مافي الفعل من عدل أو ظلم مترتبا على ما فيه من اختيار أو عدم اختيار ، فاذا كان الفعل إراديا فهو ملوم و يكون بهذا وحده خطيئة وظلما و بالتبع قد يكون في الفعل ظلم بنوع ما من غير أن يكون فعل ظلم أى جريمة بمعنى الكلمة إذا لم يكن العمد متوفرا فيه . § ٣ — كلما قلت إرادي أعنى بذلك كما وضحته فيما سبق شيئا يجعل إنسانا عالما بما يفعل في الظروف التي لا نتعلق إلا به ودون أن يجهل الشخص الذي اليه يسند ذلك الشيء ولا الوسيلة التي آستعملها ودون أن يجهل الشخص الذي اليه يسند ذلك الشيء ولا الوسيلة التي آستعملها

<sup>-</sup> الباب النامن - في الأدب الكبيرك إب ٣١ . وفي الأدب الى أويديم ك ٤ ب ٨

إ الفاعل مريدا - مبدأ بديهي كان على بساطته متنكرا فى طائفة من النظريات . وهو على
 ذلك أساس كل تأثيم عادل . حتى أفلاطون نفسه فانه كاد يودى به إذ قررأن الرذيلة ليست إرادية البتة .

٢ - أو ظلم - وكونه إراديا هو الذي جعله مرذولا أو معاقبا عليه ٠.

جريمة - زدت هذه الكلمة لايضاح الفكرة التي هي غير واضحة بعض الشيء •

٣ - فيا سبق - راجع ماسبق ك ٣ ب ١ ف ٣ وما بعدها ٠ و إن الايضاحات التالية يظهر أنها
 طو يلة بعد التي كانت فها سبق ٠

ولا الغرض الذي يرمى إليه، مثالا على ذلك أو رد الحالة التى فيها يعرف الانسان من يضرب وبأية آلة يضرب ولأى سبب والتى فيها كل واحد من هذه الشروط لم يكن نتيجة عارض ولا نتيجة قوة قاهرة، كما لو أمسك أحد بيدك فحلك تضرب شخصا آخر، فالأمر حينئذ لا يكون انك قد ضربت بالارادة، فان هذا لم يكن ليتعلق بك، بل قد يجوز أن الذى ضُرب في هذه الصورة أبوك وأن الذى قد حرّك ذراعك عالم حق العلم بأنه سيجعلك تضرب رجلا وشخصا من الأشخاص الحاضرين، ولكنه يجهل أن هذا الشخص أبوك و يمكن أن يطرد مثل هذا الفرض بالنسبة للسبب الحامل على الفعل وبالنسبة لجميع الظروف الأخرى للفعل وما دام الانسان يجهل ما يفعل أو أن الفعل غير مجهول ولكنه لا يتعلق بك بل أضطررت اليه بالقوة فهذا الفعل هو لا إرادى . ويجرى هذا المجرى كثير من الأشياء التي هي في مجرى الطبيعة العادى والتي نفعلها أو تقع علينا ونحن على علم تام بعلتها دون أن يكون من قبكنا شيء المادى أو لا إرادى ، مثال ذلك الهرم والموت .

§ ٤ كذلك يقع العارض فى الأفعال العادلة والظالمة . مثلا أن يسلم آمرؤ مالديه من وديعة على رغمه وتحت سلطان الاكراه فلا يمكن أن يقال إنه سلك فى ذلك مسلك العدل ولا إنه أتى فعلا عادلا إلا أن يكون هذا بالواسطة و بالعرض . و بالمق بل يجب أن يقال فى حق ذلك الذى يرى نفسه مضطرًا بضرورة مطلقة وعلى الرغم منه أن لا يؤدى وديعة إنه ليس ظالما ولا مقارفا لإثم إلا بالعرض .

 ٥ – من بين الأفعال الارادية يمكن أن تميز أيضا الأفعال التي تقع لا عن بينة ولا عن اختيار من الأفعال التي تقع عن بينة واختيار . فان مانفعلها باختيار هي التي تدبرناها من قبل وأما التي نفعلها بلا اختيار فهي التي لم نكن نتدبر فيها قبل إتيانها. ١٤ - على ذلك يمكن فى المعاملات الاجتماعية أن يضر الانسان مواطنيه على ثلاث صور مختلفة . فبديا من الأضرار ما يرتكب جهلا وما هي إلا خطأ في الأحوال التي يفعل الانسان فيها على غير علم بالذى وقع عليه الفعل ولا بالكيفية ولا بالآلة ولا لأى غرض يفعل ، كأن لم يُرد أن يضرب لا هذا الرجل ولا بهذا الشيء ولا لهذا السبب، ولكن وقع الأمر على خلاف مايفكر . مشال ذلك أن تُقذف القذيفة لا للجرح بل لإحداث وخز بسيط أو أن يكون ليس هو هــذا الشخص الذى كان يراد إصابته ولا على هــذا الوجه كان يراد مسه . ﴿ ٧ ــ حيننذ متى وقع الضرر على رغم كل احتياط معقول فذلك هو النحس، ومتى لم يكن بالضبط على رغم كل احتياط ولكن كان بلاسوء قصد فتلك هي الخطيئة ، لأن فاعل الحادثة العرضية يكون قد ارتكب خطيئة اذاكان أصل الضرر حاصلا فيه في حين أنه لايكون إلا شقيا منحوس الطالع

 <sup>§</sup> ه – لا عن بینة ولا عن اختیار – أی بدون سبق اصرار ٠

عن بینة واختیار – مع سبق اصرار •

٦ = على ثلاث صور – إن أرسطو يفصلها فيما سيل . وهذا ملخصها :

<sup>(</sup>١) خطيئة ارتكبت بلا إرادة أو على الأقل من غير نية الاضرار .

<sup>(</sup>٢) خطيئة ارتكبت بالارادة ولكن بدون سبق اصرار وتحت تأثيرشهو اتلم يستطع الفاعل ضبطها •

<sup>(</sup>٣) خطيئة إرادية، وهذه التما ييز في غاية من الضبط. فان أفلاطون الذي ربمـــا كان أرسطو

قد استعارها منه لا يجدها صحيحة و ينقدها تمشيا مع نظريته في أن الرذيلة غير إرادية ·

راجع كل هذه المناقشة في القوانين ك ٩ ص ١٩٢ وما يليها من ترجمة كوزان ٠

٧ = إذا كان أصل الضرر حاصلا فيه = و إذا كان يمكنه أن ينجنبه بحذراً كثر ٠

اذا جاء أصل الضرر من الخارج . ﴿ ٨ – وثانيا متى فعل المرء عن بينة ولو من غير سبق إصرار فذلك عمل ظالم وجريمة يرتكبها وتحت هذا الصنف يندرج جميع ما يقع بين الناس من الأحداث الناتجة عن الغضب أو عنسائر الشهوات الضرورية والطبيعية التي فينا. و بتسبيب أمثال هذه الأضرار واقتراف أمثال هذه الخطايا يرتكب الانسان حقا أعمالا ظالمة وتلك هي من غيرشك مظالم . غير أن المرء لا يكون بذلك عريقا فى الظلم ولا فى الشر لأن الضرر لم يجئ على التحقيق من سوء خلق أولئك الذين يسببونه . ﴿ ﴿ وَآخِرَا مَتِي كَانَ المَرَّءُ عَلَى ضَـدٌ مَاسَبَقِ إِنَّمَا يَفْعُلُ بِسَبِقِ إِصْرَار فهو مجرم كل الإجرام وسيئ الأخلاق . و إنى حينئذ لأجد لمن لا يعتبر الأفعال التي ترتكب عنــد انفعالات القلب أفعالا مع سبق الإصرار حقا كبــيرا . لأن السبب الحقيق للفعل في الغالب ليس هو الفاعل الذي ثار غضبه بقدر ما هو ذلك الذي أثار الغضب. ﴿ ١٠ ﴿ ﴿ فِ هَذَهُ الطُّرُوفُ لَا يَنَّافَشُ البَّنَّةُ عَادَةً فِي وَقُوعُ الْفَعَلُّ أُوعَدُم وقوعه، بل لا مناقش إلا في عدله لأن الغضب عادة لا يتحرِّك إلا تلقاء ظلم واقع على من يظنه كذلك . في هذه الأحوال لا يناقش في الوقائع كما هو الحال في تنفيذ العقود حيث يلزم دائمًا أن يكون المتعاقدان سيئي النيــة إلا أن يكون سلوكه مسببا على النسيان . ولكن هنا الواقعة محل وفاق ولا نزاع إلا على عادليتها فان الذي اجترأ على الهجوم لا ينكره، وعلى ذلك فأحد الخصمين يؤيد أن الآخر أخطأ في حقه والآخريؤيد نفي ذلك .

 <sup>﴿</sup> ٨ – وثانيا – قد زدت هذه الكلمة لأبين التمييز الذي أتاه أرسطو .

٩ ٩ - وآخرا - النوع الثالث والأخير للخطيئة · هذه هي الجريمة الحقيقية ، هذه هي الجناية التي تدعو
 إلى عقاب القوانين الصارمة على حسب خطورة الحالات ·

<sup>§</sup> ١٠ – ولكن هنا محل وفاق – تكرير قليل النفع لمعنى جلى كل الجلاء •

§ 11 — إذا ضرّ إنسان إنسانا عمدا فقد ارتكب ظلما، ومن ارتكب أفعالا ظالمة من هذا النوع فهو في الحق ظالم سواء أكان عمله على خلاف التناسب أم على خلاف عجرد المساواة، كذلك يكون الحال تماما في حق الرجل العادل، فهو عادل حقا متى أتى عملا عادلا بعد تصميم سابق، ولا يكون العمل عادلا إلا إذا كان صادرا عن إرادة وحرية، § 17 — أما الأضرار غير الارادية فان بعضها محل للعفو والأخرى لا محل لها منه، في الواقع يمكن العفو عن جميع الحطايا التي يرتكبها الانسان جاهلا أنه يرتكبها بل حتى التي يأتيها بناء على جهل ، لكن جميع الحطايا التي ارتكبت لا بالجهل تماما بل بعاية الشهوة التي ليست لا طبيعية ولاجديرة بانسان فهي جرائم لا تغتفر ،

١١ هـ ضر... عمدا – هذا وكل ما يليه الى آخرااباب هو ضرب من التلخيص

<sup>﴾</sup> ١٢ \_ لا بالجهل تماما \_ من المحتمل أن أرسطو يلحظ هنا أفلاطون ويريد أن ينتقد نظريته •

بل بعاية - تسببها الشهوة ولكن لا نعذرها .

ولا جديرة بإنسان - هذا هو بالبديهية ما هو مفترض حكما في جميع القوانين العامة . وفي مذهب أفلاطون لا يمكن أن يفهم كيف أن الشارع يستطيع أن يعاقب على الأفعال التي يعتبرها غير إرادية .

# الباب التاسع

إبطال بعض تعريفات للظلم – خطأ ''أوريفيد'' – الظلم الذي يرتكبه الانسان دائما إراديّ ، والذي يقع عليه ليس كذلك في الواقع – رد على بعض اعتراضات – تعريف أوفي الظلم – لا يمكن الانسان أن يرتكب ظلما في حق نفسه – ''غلوقوس'' و''ديوميد'' – في قسمة ظالمة الآثم هو الذي يفعلها لا الذي يقبلها – واجبات القاضي – صعوبة العدل وعظمه – الطبقة الخاصة التي تستطيع إتيانه – أنه في أصله فضيلة إنسانية .

§ ١ – لكن هنا يمكن أن يُتساءل عما إذا كنا وفينا بالضبط تعريف ما هو الانظلام وما هو الظلم . و بديًا هل فهمه " أوريفيد" حق فهمه حين قال هذه الكلمات الغربية :

" إنما أنا الذابح أمى وإنى لقائله" والمرصدرمنها " وهي وأنا كنا نريده . نعم والأمرصدرمنها "

أفيكون جائزًا فى الواقع أن إنسانا يريد أبدا طائعا مختارا أن يقع عليه ضرر وظلم ؟ وبعبارة أولى أليس أرب تحمل الظلم أمر لا إرادى كما أن ارتكابه إرادى دائما ؟

<sup>-</sup> الباب الناسع - في الأدب الكبيرك ١ ب ٣١ وفي الأدب إلى أو يديم ك ٤ ب ٩

١٨ - لكن هنا يمكن أن يتدا.ل - ليست المدئلة التي يضعها أرسطو هنا ضرورية · والظاهر أن
 المناقشات السابقة لم تدع شيئا خافيا في نظريته ·

ـــ و بديا هل فهمه '' أور يفيد'' ــ فى المأساة المفقودة '' لبلايروفون '' . و إن هذه القطعة لم تكن قد حصّلت فى طبعة ''فيرمين ديدو'' أور ببيديس فراجما نتان .

<sup>--</sup> انسانا يريد أبدا طائما نختارا -- لا أحديريد أن يقع عليه ضرر · ولكن فى حالة الغضب الشديد والـأس قد تطلب الى آخرأن يقتلك كما يدعى ''بلايرفون'' أن أمه سألته أن يقتلها ·

ارتكابه إرادي دائما – ليكون ظلما حقيقيا .

أو يمكن في الواقع أرب يكون الظلم الذي يقع على الانسان دائرًا بين الارادي واللاإرادي على السواء كما أن كل ظلم يرتكبه إرادي بالضرورة ؟ و بعبارة أخرى أيجوز أن يكون الانظلام إرادما تارة وغير إرادي تارة اخرى ؟ ؟ ٢ – وقد توجه أيضا أمثال هذه الأسئلة بالنسبة للعدل الذي يلقاه الانسان من الأغيار، لأنه ما دام كل عمل من أعمال العدل الذي يأتيه الانسان إراديًا دائما فالظاهر أنه يجوز بحق مقابلة ذلك من حيث الارادي واللا إرادي بالظلم والعدل اللذين يلقاه الانسان من قبل الغير، لكن يظهر أنه من الغريب أن يقرر أن العدل الذي يلقاه الانسان هو دائما إرادي لأن كثيرا من الناس يجدون الغير يعدل في حقهم من غير أن يطلبوا ذلك ومن غير أن يريدوه .

9 ٣ - مسئلة أخرى يمكن ايرادها وهي معرفة ما إذا كان في جميع الأحوال من يلقي شيئا ظالما هو معاملا بظلم أم يكون الأمر في الظلم الذي يحتمله الانسان كالأمر في العمل العادل الذي يأتيه ، قد يمكن أن يكون لدى المرء عرضا و بالمصادفة نصيب من العدل ، ومن الواضح ان هذا التنبيه ليس أقل انطباقا على الظلم وبهذه الفروق نفسها ، لأنه ليس شيئا واحدا ارتكاب أعمال الظلم وكون المرء ظالما . كذلك ليس شيئا واحدا احتمال الأفعال الظلمة واحتمال ظلم حقيق ، وأمثال هذه التفاريق تجرى بالنسبة الى العدل الذي يقيمه المرء في حق الأغيار أو يلقاه منهم ، لأن من

٢ - ان كثيرا من الناس يجدون ... ... - لا شك فى أن أرسطو يقصد التهكم فى هذه النقطة ،
 و يريد أن يتكلم على الجناة الذين لا يريدون أن يقبلوا العدل أى العقاب الذى يحل بهم .

٣٥ - مسألة أخرى - كل هذه المسائل يظهر أنها من الدقة بموضع وليست ضرورية ٠

كالأمر فى العمل العادل الذى يأتيه - يمكن أن يقع من المره فعـــل عادل من غير أن يقصـــده .
 وفى هذه الحالة لا يكون المره عادلا فى الحقيقة باتيان ذلك الفعل . كذلك قد يقع على المره ضرر هو ظلم من
 جانب من يقارفه ولكنه قد يمكن أن يكون فى الواقع عدلا بالنسبة اليك أنت الذى تستحقه .

المستحيل أن يحتمل الإنسان ظلما دون أن يكون هناك من يرتكب ظلما، ولا أن تحصل على عدل واجب لك دون أن يكون هناك من يأتى عمل العدل.

§ ع — ولكنه يكفى كما قلنا لأجل أن يكون الانسان آثما بالظلم أن يفعل عمدا شرا بآخر، والفعل بالعمد انما هو العلم بمن عليه يقع الفعل وبأى شيء وكيف يقع ، ينتج من هذا على ما يظهر أن عديم الاعتدال الذي يسيء الى نفسه باختياره التام يلتى الضرر بالارادة ، وأنه يمكن على ذلك أن يكون الانسان آثما نحو ذاته ومسيئا الى نفسه إساءة شخصية الأن هذه هي مسئلة أو ردوها أيضا وهي معرفة ما إذا كان ممكنا أن يأثم المرء في حق نفسه ، § ه — يمكن إيراد فرض آخر وهو أن يفرض أن إنسانا قد وصل سفها الى أن يكون باختياره مجنيا عليه ظلما من قبل آخر يرتكب هذا الظلم عنارا أيضا . في هذا الفرض أيضا يحل به الظلم بارادته ، ولكن خير أن نعترف بأن تعريفنا للظلم ليس مضبوطا وجامعا ويلزم أن يضاف الى القيود الثلاثة ، معرفة على من يقع الضرر و بأى واسطة وكيف يمكن الاضرار ، قيد آخر وهو أن الفاعل يفعل ضد يقع الضرر و بأى واسطة وكيف يمكن الاضرار ، قيد آخر وهو أن الفاعل يفعل ضد ارادة الذي وقع عليه الظلم ، § ٢ — وعلى هذا يمكن أن يحل بالمرء الصرر بحض ارادته بل أن يحتمل مختارا أشياء ظالمة ، غير أنه لا أحد يوقع بنفسه ظلما حقيقيا إرادته بل أن يحتمل عنارا أشياء ظالمة ، غير أنه لا أحد يوقع بنفسه ظلما حقيقيا

 <sup>\$ -</sup> كما قلنا - في الباب السابق في الفقرة الأولى .

عديم الاعتدال - هذه مسألة كان يمكن أرسطو أن يدعها الى النظرية العامة لعدم الاعتدال . راجع
 ما يأتى فى الباب السابع .

قيد آخر – الشرط المقدّر في بادئ الأمر لأنه طبيعي في ظاهر الأمر . وقد أبر زه هذا إبرازا
 في غاية المناسبة .

٦ > ظلما حقيقيا – قد أضفت الكلمة الثانية لرفع لبس ينتج تناقضا ظاهريا .

ولا إهانة بالاختيار ، لأنه لا أحد يريد ذلك فى الواقع ولا عديم الاعتدال الذى ضلّ قياد نفسه ، بعيد على عديم الاعتدال أن يعمل على نقيض إرادته الخاصة ما دام أنه لا أحد يريد البتة ما لا يظنه خيرا ، غير أن عديم الاعتدال انما يفعل فى الواقع ما يعتقد أنه لا ينبغى فعله ،

§ ٧ – لا يحمل امرؤ ظلما أو خطيئة بأن يعطى ماله من غير حساب كما قال وموميروس " أن وفنولوقوس" أعطى ماله الى ووديوميد" بأن قايضه وموميروس " أي المناسكة ال

في هذه الحالة الإعطاء لا يتعلق إلا بمن يعطى ولكن حمل الظلم لا يتعلق إلا بالذي يقع عليه ويكفى أن يوجد هناك من يرتكبه خاسة .

٨ = فيرى حينئذ على جملة من القول أنه ليس البتة بالارادة أن يقبل الإنسان الظلم .

يبقى علينا من الأسئلة التي كنا وضعناها مسألتان للبحث وهاكهما : أن نعرف أيهما المخطئ . الذي يعطى الى أحد أكثر مما يستحق أم الذي يقبل أكثر مما يحق له . والثانية أن نعرف ما إذا كان يمكن الانسان أن يسىء الى نفسه . § ٩ — إذا كان الخطأ الأول الذي ذكرناه حائزا وإذا كان الذي يعطى أكثر مما يلزم هو المسىء دون

عديم الاعتــدال الذي ضل قياد نفسه – والذي لكونه ليس مالكا لنفسه لم يكن ليعمل عالما
 ماذا يعمل ٠

٧ = "هوميروس" – الالااذة . النشيد السادس البيت السادس والنلاثين بعد المائتين .

بأن قايضه – أى بسلاحه على سلاح خصمه •

٨ - فيرى حينتذ على جملة من القول - هـذه النتيجة تنتج جليا مما سبق • ولقد أحسن أرسطو
 صنعا فى أن استنجها ووضعها وضعا صريحا ولم يتركها الى استنتاج القارئ •

<sup>-</sup> والثانية ــ يظهر أن هذه المسئلة الثانية قد عوبلحت آنفا . وسيرجع البها أرسطو في الباب الحادى عشر.

الذى يقبل أكثر مما يستحق، ينتج منه أنه متى أعطى المرء عن بينة و بمحض إرادته الحرة الى أحد أكثر مما يعطى نفسه هو فانه يرتكب ظلما فى حق نفسه، وهذا هو ما يعرض غالبا للذين طابت أنفسهم عن المنافع، وإن الرجل الشريف الرقيق الاحساس لأميل الى أن ينقص من نصيبه الشخصى ، ولكن أبسيطة الى هذا الحد هذه المسألة التى نضعها هنا فاذا كان هذا الرجل يجنى من وراء هذا خيرا آخر، المجد مثلا أو الشرف الحقيق، أفلا يكون قد اختص نفسه بأجمل نصيب ؟

يمكن تذليل هذه الصعوبة أيضا بحل يستفاد من نفس تعريفنا للظلم . فان هذا الرجل لا يألم شيئا ضدّ ارادته المحضة . وعليه فانه بذلك لم يصب بظلم حقيق ما دام أنه يريده ، بل لم يصب في الحقيقة الا بخسارة بسيطة .

§ ۱۰ – ومن الواضح كذلك أن الخاطئ هن هو الذى يجرى القسمة وليس دائما الذى يستفيد منها . ليس هذا الذى لديه الشيء المعطى ظلما هو الآثم الحقيق، بل إنما هو ذلك الذى بمحض إرادته قسم تلك القسمة الجائرة . أعنى الذى صدر عنه أصل الفعل وهذا الأصل هو في ذلك الذى يعدّل الأنصباء دون الذى يقبلها .

٩ - ظلما فىحق نفسه - هذا يناقض ماقيل آنفا . فان العطية هى إرادية محضة على حسب الفرض نفسه . وعلى ذلك فلا يظلم المر. نفسه مادام أن أرسطو قد قال آنفا إن المر. لا يحتمل الظلم بارادته أبدا .
 راجع ما سيلى .

<sup>–</sup> للذين طابت أنفسهم عن المنافع – لا يصيبهم غبراذا كان تنزههم مخلصا ومقصودابالروية والتدبر.

بأجمل نصيب - نصيب الرجل النزيه على المعنى الذى يقصده أرسطو ليس فقط النصيب الأجمل
 بل هو وحده النصيب الجميل . فان الأنصباء الأخرى ليست جميلة بل مفيدة .

١٠ ٩ ان الخاطئ هنا هو – بالنسبة الى العدل بمعناه الأخص ولكن الكرم ليس ممنوعا ومرب الصعب أن يكون آثما .

\$ 11 — نضيف الى هــذا أنه لمــ كانت كلمة " فَعَلَ " ذات معان متعدّدة ويمكن أن يقــال بوجه ما على الاشياء غير الحية إنها أماتت كاليد التي أ رهت بقوة قاهرة أو الحادم الذي لم يفعل إلا تنفيذ أمر سيده، لزم الاعتراف بأن الذي يفعل ليس في جميع الأحوال ظالمــا، لكنه فقط يفعل أشياء ظالمة .

۱۲ هو غير النظر الى جهة أخرى إذا حكم القاضى حكما جائرا وهو غير عالم بخطئه يمكن أن لا يكون البتة ظالما حسب نصوص الحق القانونى وحكمه قد لا يكون ظالما أيضا على هذا الاعتبار، ومع ذلك من جهة ما فإن هذا القاضى آثم لأن العدل حسبا يقرره القانون هو غير العدل الأعلى والمطلق، و إنه اذا أصدر القاضى حكما جائرا وهو عالم به فقد ارتكب افراطا إما فى محاباة أحد الخصمين و إما فى عقو بة الآخر ، ١٣٥ – هذا إذن يشبه ما لوكان امرؤ قد أخذ شخصيا بنصيب الظلم، ومتى ترك المرء نفسه يَحْكُم جو را لأسباب كهذه فذلك لأنه يجد فيها منفعة آثمة لأنه يمكن التأكيد بأن ذاك الذى فى هذا الوضع يحكم ظلما بالحقل الذى هو موضوع النزاع مثلا، إن لم يكن ليأخذ أرضا فلا أقل من أن يكون قد أخذ نقدا .

§ 1٤ — يخال الناس أنه لما كان الظلم إنما يصدر عنهم وبمحض إرادتهم

١١٥ – ظالمًا – في الحقيقة لأن ما فعل بعيد عن أن يكون قصده الظلم بل قصده السخاء.

١٢٨ – حسب نصوص الحق القانوني – بل ولا في نظر الأخلاق اذا كانخطؤه غير إرادي أبدا .

٩٣١ – يشبه ما لوكان امرؤقد أخذ ... ... – الحق بيد أرسطو وانكان هــذا الظلم على وجه العموم قد يكون فى نظر العامى أخف مر. الأنواع الأخرى . وفى الواقع فكل هذه الأنواع هى مظالم حقيقية ومجلبة للذم .

فلا أقل من أن يكون قد أخذ نقدا – و يمكن أن يكون قد تأثر بميول أقل سفالة ولكنها قد تكون أصعب عليه مقاومة فلا يستطيع أن يدفعها عن نفسه •

كان كذلك من الشيء الهين عليهم أن يكونوا عادلين . لكن ليس من هـذا شيء . لا شـك في أن استهواء الرجل امرأة جاره أو ضرب واحد يمتر به أو إعطاء القاضى نقدا يدا بيد أمر هين ولا يتعلق إلا بنا، ولكن إتيان المرء أفعالا أخرى ولديه من الميول الأخلاقية ما لديه ليس أمرا من السهولة على ماقد يظن ولا معلقا بنا وحدنا . و ١٥ — كذلك يعتقد الناس عادة أن تعزف العادل والظالم لايستدعى حكمة كبرى بحجة أنه ليس صعبا فهم النصوص التي يشتمل عليها القانون في هذا الصدد ، غير أن النصوص القانونية ليست إلا بالواسطة أحكام العدل المقتضى تطبيقه ، إنما هو بمزاولة هذه الأحكام بطريقة معينة وتوزيعها على صورة معينة يصل الانسان إلى اقامة العدل حقا ، وذلك أمر أصعب من معرفة ما يوافق صحة الحسم ، حتى في أمر تدبير الصحة وفي الطب ربما يكون هينا معرفة ماهو العسل والنبيذ والحربق والكي والبتر، ولكن أن يعرف بالضبط بأى المقادير ولأى شخص وفي أى الأحوال يلزم استعالها ولكن أن يعرف بالضبط بأى المقادير ولأى شخص وفي أى الأحوال يلزم استعالها

\$ ١٦ — وبناء على هــذا الرأى عينه أيضا يظنون أنه ليس أقل سهولة كذلك على الرجل العادل أن يكون ظالمًا إذا أراد . فان العادل على مايظن هو أكثر وسائل لارتكاب جميع هــذه المظالم ، و بعيد أن يجد من الوسائل الى ذلك أقل مما يجد

<sup>§ 1 1</sup> \_ لكن ليس من هذا شيء - والحق مع أرسطو . ولكن الرأى العامى لا يستمين بأمر العدل الى هــذا الحد والدليل على ذلك أنهم يعجبون بالرجل العادل و يحترمونه وما ذلك إلا لأن في اكتساب فضيلة العدل مشقة .

إ ه ١ - انما هو بمزاولة هذه الأمور - هذا مصداق لما قاله أرسطو فيا سبق عن الفضيلة • فان الفضيلة لأجل أن تكون حقيقية يجب أن تكون عادة • راجع ك ٢ ب ١ ف ٧
 إ ٦ ٦ - الرجل العادل أن يكون ظالما - مسئلة دقيقة أهميتها ثانوية •

الأغيار، فقد يمكنه أن يزنى و يمكنه أن يضرب آخر، كذلك رجل الشجاعة يمكنه في الحرب أن يلتي لأمنه و يُعمل ساقيه فرارا الى أوّل مفرّ يلقاه، ولكن ليكون المرء جبانا، ليكون مجرما لا يكفى أن يفعل هذه الأشياء فقط \_ إلا أن يكون ذلك بالواسطة \_ بل يلزم أيضا أن يفعلها بناء على استعداد أخلافي ما . كما أن مزاولة الطب وتدبير الصحة لا ينحصر فقط في القطع أو في عدم القطع ولا في إعطاء الأدوية أو في عدم إعطائها، فان مهنة الطبيب الحقيقية تنحصر في عمل هذه الأشياء في ظروف معينة.

\$ ١٧ — العدل لا يطبق تطبيقات حقيقية إلا بين الموجودات التي لها حظ من الخيرات المطلقة والتي يمكنها أيضا بالافراط أو بالتفريط أن يكون لها منها أكثر مما ينبغي أو أقل مما ينبغي ، من الموجودات من في حقهم لا إفراط ممكن في تلك الخيرات، مثال ذلك يمكن أن يكون مركز الآلهة ، ومن الموجودات أخرعلي ضد ذلك لا يكون بالنسبة لها أي نصيب من تلك الخيرات نافعا أصلا وهي الموجودات التي فيها فساد الخلق عضال ، و بالنسبة لها كل شيء أيا كان يصير ضارًا ، ومن الموجودات أخرتشترك في هذه الخيرات على مقياس ما وهذا إنما هو الإنساني بأصله ،

ليكون المر، جبانا - في الحقيقة و بكل معنى الكلمة .

<sup>§</sup> ١٧ - لها حظ من الخيرات المطلقة - فان الرجل لا يمكن أن يكون عنده الخير المطلق فى التقسيم ولكنه يمكن أن يكون له منه حظ إذا استطاع عقله أن يعرفه و يحصل عليه بالفضيلة . وإن الخيرات المطلقة هى الخيرات لذواتها . ولكن هذه الخيرات يمكن أن تصير شرورا على حسب الاستعال الذى تستعمل فيه .

– إنما هو الانسانى بأصله – لقد نبه أرسطو أكثر من مرة على أنه لا يدرس علم الأخلاق إلا من جهة عملية محضة و إنسانية صرفة .

#### الباب العاشر

فى العسدالة – علاقاتها بالعدل والفروق بينهما – العدالة فى بعض الأحوال فوق العسدل نفسه على ما يحدّده به القانون – يجب أن يستعمل القانون بالضرورة صيغا عاتمة يمكن أن لا تنظبق على جميع الأحوال الجذئية – العدالة تصحح القانون وتكمله – تعريف الرجل العدل .

§ 1 — يتبع الاعتبارات السابقة طبعا أن ندرس العدالة والرجل العدل وندرس النسب بين العدل وبين العدالة وبين الرجل العادل والرجل العدل ، فاذا نظر فيها عن قرب رُئى أن هذه ليست أشياء مطلقة المائلة وأنها ليست كذلك من جنس مختلف اختلافا جوهريا ، فمن جهة نحن لا نقتصر على مدح العدالة والرجل الذى يتعاطاها ، بل نستطرد إلى أن ينسحب هذا المدح على جميع الأفعال الممدوحة التي هي غير أفعال العدل ، وعلى هذا فعوضا عن أن نستخدم هذا اللفظ العام لفظ والطيب "نستخدم لفظ العدل وإذ نتكلم على شيء لنقول إنه في ظاهر الأمر الأمرين نقول إنه أشد عدالة ، ولكن من جهدة أخرى وإذ لا يستشار إلا العقل لا يُفهم أن العدل الذي تميز بهذه الصفة عن العادل يمكن أن يكون حقيقة أهلا لهذا الإعظام والثناء، لأن أحد الأمرين لازم إما أن يكون العادل ليس طيبا ، وإما أن يكون العدل غير عادل إذا كان شيئا آخر غير العادل ، فاذا كان الاثنان طيبين فهما حينئذ متماثلان بالضرورة ، § ٢ — تكاد تكون تلك هي الوجوه المختلفة المحبرة عينئذ متماثلان بالضرورة ، § ٢ — تكاد تكون تلك هي الوجوه المختلفة المحبرة

<sup>–</sup> الباب العاشر – الأدب الكبيرك ١ ب ١ والأدب إلى أو يديم ك ٤ ب ١٠

<sup>§</sup> ۱ – يتبع ... طبعا – هذا هو فى الواقع متم لنظرية العدل ·

<sup>–</sup> مطلقة المـــا ثلة ... مختلف اختلافا جوهريا – وهذه الفروق على ا بها من الدقة فى غاية الإحكام .

جميع الأفعال المدوحة – قد زدت الكلمة الأخبرة ٠

التي بها تظهر مسئلة العدل (وصفا لا اسما) . ولكن هــذه التعابير بوجه ما هي كل ما يجب أن يكون وأنها ليس بينها شيء من التناقض . فاذن العدل (وصفا ) الذي هو خير من العادل في بعض الظروف هو عادل أيضًا ، وليس لأنه من نوع آخر غير الاثنان كلاهما طيب فالفرق الوحيد أن العدل هو أيضا أحسن . ﴿ ٣ – و إن وجه الصعوبة هو أن العدل مع كونه عادلا ليس هو العادل القانوني أي العادل على حسب القانون . بل هو تصحيح موفق للعدل القانوني المتحرج . ﴿ ﴾ ٤ \_ وسبب هذا الفرق هو أن القانون دائمًا عام بالضرورة وأن من الموضوعات ما لا يستطاع الحكم فيــه بطريق النصوص العامة حكما ملائما .كذلك في جميع المسائل التي فيها لا مناص مطلقا من الحكم بطريقــة عامة ضرفة والتي فيها لا يمكن إجراء ذلك على وجه طيب لا ينص القـانون إلا على الأحوال الأكثر عادية وهو يعترف مع ذلك بما فيه من نقص . وذلك لا يمنع من أن القانون حسن . فان التبعة في ذلك ليست عليه . وليست التبعة أيضا على الشارع الذي يشرعه . بل التبعة كلها على طبيعــة الشيء نفسها . لأن ذلك هو شأن جميع الأمور العملية . ﴿ ٥ – حينئذ حينما ينص القانون بطريقة عامة و يكون في الجزئيات شيء مما هو استثنائي فحيثما لا يكون الشارع وحيثما يكون قد انخــدع بأن عبر بألفاظ مطلقــة يحسن بالمرء تقويم نصــه والقيام

٢ - بوجه ما - هذه المعانى موجودة بجزئها وعلى طريقة الاجمال فى الأدب الكبير . فان العدل
 (وصفا) ايس مخالفا فى أصله للمدل (اسما) ولكنه يذهب الى ما وراءه و يتم غرضه فى بعض الأحيان .

<sup>–</sup> العدل هوأيضا أحسن – لأنه ينتمى إلى مبادئ أشرف وأسمى •

٤ = سبب هذا الخلاف - اعتبار عميق قد أصبح الآن عاميا ولـ (دنه كان جديدا في زمن أرسطو.

والقيام فى ذلك مقامه - يكاد يكون هذا هو "استقلال" "كنت" . فان الضمير إذن يحمل قوانين حقيقية تنفذها الارادة .

فى ذلك مقامه كما كان يعمل الشارع لوكان حاضرا، أعنى بأن يشرع نصا مطابقا لماكان يشرعه لوكان قد استطاع أن يعرف الجزئية المعروضة للحكم فيها .

₹ ٣ - حينئذ العدل هو عادل أيضا بل هو خير من العادل في بعض الظروف لكن لا خير من العادل المطلق بل خير في ظاهر الأمر من الخطأ الناتج عن الألفاظ العامة التي اضطر القانون الى استعالها . فطبيعة العدل انم هي تعديل عوج القانون حيثما يخطئ بسبب الصيغة العامة التي يجب أن يتخذها . ﴿ ٧ - إن السبب في أن كل شيء لا يمكن تنفيذه في المملكة بواسطة القانون وحده هو أن من المستحيل استحالة مطلقة سن قانون لبعض أشياء معينة ، وأنه على ذلك لا بد من الرجوع الى مرسوم عال خاص ، و بالنسبة للا شياء غير المعينة يجب أن يبتى القانون مثلها غير معين أشبه بمسطرة الرصاص التي تستخدم في فن المعار في و لسبوس " . فان هذه المسطرة كما هو معلوم ثنثني و نتشكل بشكل المجر الذي تقيسه ولا تبتى البتة جامدة . وعلى هذا النحو ينطبق المرسوم الخاص على الأقضية المختلفة التي تعرض .

§ ٨ — يرى حينئذ جليا ما هو العدل (وصفا) وما هو العادل وأى نوع من العادل يفضله العدل . وهذا يبين ما هو الرجل العدل : إنه هو ذلك الذى يؤثر بحض اختيار عقله أعمالا من نوع الأعمال التي ذكرتها و يزاولها في سلوكه والذى لايدفعه التمسك بالحق الى غاية التحرج المنكر، بل هو على ضدّ ذلك يتخلى عنه ولوأن له من القانون نصيرا . ذلك هو الرجل العدل وهذا الاستعداد الأخلاقي الخاص بل الفضيلة انما هي العدالة التي هي نوع من العدل والتي ليست فضيلة مخالفة للعدل نفسه .

٦ ٩ - تعديل عوج القانون - من المستحيل أن يعبر في هذا الموضوع عن احساسات أدخل في باب
 الحقي وأعمق غورا مما يصنع أرسطو هنا

## الباب الحادي عشر

لا يمكن أن يكون الانسان ظالماً فى حق نفسه حقا – فى الانخار – للجمعية حق فى كراهتـــه – أنه جنــاية على الجمعية – احتمال الظلم خير من ارتكابه – ايضاح هــــذا الرأى القائل بأن الانسان يمكن أن يكون ظالماً لجزء من الأجزاء الأخرى – تمام نظرية العدل .

§ ١ – يرى أيضا بناء على ما سبق بيانه ما اذا كان يمكن أن يكون الانسان ظلل ومجرما فى حق نفسه . يلزم أن يُعدّ فى الواجبات التى يفرضها العدل كل الأفعال التى يأمر بها القانون بالنسبة الى كل نوع من أنواع الفضيلة ، وعلى هذا فالقانون لا يبيح الانتحار وما لا يبيحه القانون فهو يحترمه · ﴿ ٢ – زد على ذلك انه متى أحدث انسان ضررا لغيره تعديا لحدود القانون و بلا عذر له فى أن يقابل ضررا بضرر وقع عليه ، فانه يكون بذلك قد صيّر نفسه آثما وظالما عمدا – ويراد بالعمد ها هنا أن يعرف المرء من وقع عليه الضرر و بأى شيء وكيف وقع ، ولكن الذي يقتل نفسه في سورة الغضب يرتكب بذلك عمدا وخلافا للقانون الحكيم عملا لا يبيحه له القانون . فهو يرتكب اذن فعلا آثما . ﴿ ٣ – لكن على من يقع هذا الفعل ؟ أعلى الجعية لا على فهو يرتكب اذن فعلا آثما ، ﴿ ٣ – لكن على من يقع هذا الفعل ؟ أعلى الجعية لا على فهه و؟ لأنه إن كان يألم فانما هو يتعمد ذلك ، وما من أحد يتعمد ظلم نفسه ،

<sup>-</sup> الباب الحادى عشر - الأدب إلى أويديم ك ٤ ب ١١

إ - يرى أيضا - هذه المعانى لا نتسق مع الماضية . و إن آخر ناشر للا دب إلى أويديم المسيو "فرتسخ" يظن أن هذا الباب ليس من أرسطو ولكنه من وضع أويديم . راجع مقدمته ص ٢ ٣ وص ١٢٠ من طبعته . و إن المسئلة المذكورة هنا قد عو لجت أو بالأولى منبه عليها فى الباب التاسع ف ٨ وما بعدها .

<sup>-</sup> وما لايبيحه القانون فهو يحرمه - يجب أن يزاد على ذلك : فى الأفعال الآثمة أو على الأفال الأثمة أو على الأفل ا الأفعال المشكوك فى أمرها . وقد أنحى أفلاطون على الانتحاركما يصنع هنا أرسطو (القوانين كـ ٩ ص ١٩١ من ترجمة كوزان ) وأما الرواقية فانها أباحته .

من أجل ذلك تعاقب الجمعية على الانتحار الذي هو معتبر جريمة واقعة عليها ومجلبة لنوع من العار . § } — زد على هذا أنه لا يمكن الانسان أن يكون ظالما لنفسه بالممنى الذي فيه نقول على رجل إنه ظالم بسبب أنه يرتكب عملا من أعمال الظلم دون أن يكون مع ذلك فاسد الحلق على الاطلاق . إن ظلم الانسان لنفسه مخالف تمام المخالفة لهذا النوع من الظلم . إن الرجل الذي يجرم عرضا هو رذل كالجبان الذي كنا نتكلم عنه آنفا، بل هو و إياه سيان في مستوى الرذيلة . كذلك الرجل الذي هو ظالم نحو نفسه لا يرتكب الظلم بسبب فساد مطلق في الأخلاق، ولو أسند اليه هذا الفساد لا ستبع ذلك أنه يمكن المرء أن يعطى و يمنع شيئا واحدا إلى شخص واحد في آن واحد ، وهذا محال فمن الضروري أن يكون الظالم والعادل في أشخاص متعددة .

§ ه — وفوق ذلك فانه يلزم أن يكون الفعل الظالم بالعمد، وأن يكون نتيجة الاختيار الحر، وسابقا على كل تحريض لأن الذى يدفع الشر بالشر بلا سبب غير ألمه الخاص لا يمكن اعتباره مر تكبا ظلما . لكن ذلك الذى يرتكب الظلم على نفسه يألم و يفعل الأشياء أعيانها في آن واحد، ومن هذا ينتج أنه قد يمكن الانسان أن يحمل نفسه ظلما بحض إرادته . § ٦ — أضف الى كل هذا أن المرء لا يمكن أن يكون ظالما ومجرما من غير أن يرتكب واحدة من المظالم الخاصة أو الجرائم الخاصة . وحينئذ فما من أحد زان بزوجته ، ولا أحد يسرق متاع نفسه بنقب حائطه ، ولا أحد بحيري متاعه

٣ - تعاقب الجمعية على الانجار - هـذه المعانى مأخوذة من أفلاطون على أنه لم يقل بصراحة كما
 يقول أرسطو إن الانجار جناية اجتماعية . بل هو يعتبره نوعا من عدم الايمان .

إ في كان يكون ظالما لنفسه - رجوع الى مسئلة يظهر أنها قد انتهت .

<sup>–</sup> الذي كنا نتكلم عليه آنفا – راجع ب ٩ ف ١٦

الخاص . وعلى جملة من القول فان مسئلة العلم بما إذا كان يمكن الانسان أن يظلم نفسه تنحل بالتعريف الذي وضعناه للظلم الذي يحتمله الانسان بارادته .

في الواقع من جهةٍ إصابةٌ للأقل ومن جهة أخرى حيازة لأكثر من القدر المتوسط والنصيب العادل . أنما هــذا هو فقدان الوسط المرغوب فيه الذي هو في جهات أحرى من جهات النظر يقرّر معنى الصحة في الطب والموازنة الطبيعية في الألعاب الرياضية (الجمباز) . ولكن على كل حال إتيان الظلم شر من احتماله ، لأن الظلم الذي يرتكب هو دائمًا مصحوب بسوء الخلق وأنه ملوم جدّ اللوم . و إنى حينها أقول سوء الخلقة أنما أعنى علىالسواء إما سوء الخلق التام والمطلق و إما درجة تقرب منه كثيراً، ولو أنه ليسكل فعل اختيارى من الظلم يقتضي ضرورة قدرا حقيقيا من الحور . خلق . § ٨ — وحينئذ فان احتمال الظلم في ذاته هو أقل رداءة بكثير من ارتكابه وهذا لا يمنع من أن يكون هذا أحيانا أكبر ضررا بالواسطة لا بالذات . لكن هذا لا يهم العلم الذي لا يشتغل أصلا بهذه التفاصيل، فالعلم يقول مثلا إن التدرّن الرئوي مرض أكبر خطرا من العثار ومع ذلك قد يصير العثار بالواسطة أكبر منه ضررا إذا كان مثلا السقوط الذي يسببه يوقعك في أيدى الأعداء فيقتلونك .

٦ = وعلى جملة من القول – على أن المناقشة لم تتم بعد ، وسيرجع اليها أرسطو فى آخر هذا الباب .

٧ - الطب ... الجمباز - هذه التمثيلات قد لا تكون محكمة المورد ٠

<sup>-</sup> شرمن احمّاله – يراجع ''غورغياس'' أفلاطون للاطلاع على ما أفاض في هذا المبدأ العظم ·

۸ – بالواسطة – یعنی باعتبار ،ادی لا باعتبار أدبی .

§ ٩ - إنما يكون على طريق الحجاز المحض والتنسيب أن يقال بوجود عدل من الانسان نحو ذاته بل من بعض أجزائنا نحو البعض الآخر، هذا العدل ليس هو العدل المطلق بل هو فقط عدل السيد في عبده والأب في عائلته ، في جميع نظرياتنا الجزء العاقل من النفس يتميز وينفصل عن الجزء غير العاقل واذ لا يلاحظ غير هذا التمييز يظن من الحكن أن يرتكب الإنسان ظلما على نفسه ، ولكنه اذا وقع في الظواهر النفسية هذه أن يرى الإنسان نفسه على الغالب معاندًا في رغباته الخاصة ، فذلك لأنه يمكن أن يكون بين الأجزاء المختلفة لنفسنا بعض روابط العدل كما يوجد بين الموجود الذي يطبع ،

§ ١٠ — هاك كل ماكان لدينا أن نقوله فى صدد العدل والفضائل الأخرى الأخلاقية .

٩ ٩ - عدل السيد في عبده - لأن أرسطو يعتبر العبد دائمـــا بكزه غير منفصل عن سيده · راجع
 ما سلف في هذا الكتاب ب ٦ ف ٦ وهذا الحجاز المطبق على أجزاء النفس هو باطل إن صح أنه مكن ·

<sup>–</sup> فى جميع نظر ياتنا – راجع هذه النظر يات فيا سبق ك ١ ب ١١ ف ٩

إ ١٠ - والفضائل الأخرى الأخلاقية - يجب أن يدّ كرأن أرسطو قد قسم جميع الفضائل الى طائفتين عظيمتين : فضائل أخلاقية وفضائل عقليسة . راجع ك ٢ ب ١ ف ١ فبعد أن درس الفضائل الأخلاقية في الكتب الماضية ينتقل الى الفضائل العقلية فها يلى .

# الكتاب السادس نظـرية الفضائل العقليــة

### الباب الأول

فى الفضائل العقلية – ضرورة إيتاء النظريات السابقة ضبطا أوفى – عدم كفاية القواعد العامة – لإيضاح الفضائل العقلية حق الإيضاح يلزم درس النفس – فى العقل جزآن سمميزان أحدهما ليس مختصا إلا بالعلم والمبادئ الأزلية وغير المتحولة ، والثانى الذى يعادل فى الأشياء الممكنة و يحسبها – الوظائف المختلفة فى نفس المستنيرة بالعقل إنما هو مبدأ الحركة – الانسان للاحساس وللذكاء وللغريرة – أن الاختيار الحراللنفس المستنيرة بالعقل إنما هو مبدأ الحركة – الاختيار والمعادلة لا ينطبقان البتة إلا على المستقبل .

§ 1 — قررنا فيا سبق أنه يلزم في كلِّ الأخذ بالوسط القيم مع اتقاء الإفراط والتفريط على السواء ، فلنوضح هنا تفصيلا أن هذا الوسط هو الواجب الذي يأمر به العقل المستقيم ، في جميع الفضائل التي تكلمنا عليها كما في الأخرى يمكن تعرّف غرض عليه كل رجل عاقل حقيقة ودائم الانتباه ينمي قواه أو ينقصها على التعاقب ، وهناك فوق ذلك حدّ للأوساط نضعه بين الإفراط والتفريط ، وهذه الأوساط هي مطابقة للعقل المستقيم ،

- الباب الأول في الأدب الكبيرك ١٠ب ٣٢ ، الأدب الى أو يديم ك ٥ ب ١
  - §۱ فهاسبق ر ۰ ك ۲ ب ۲ ف ۹
  - تفصيلا أعنى باعتبار بعض فضائل خاصة كالاعتدال والتدبير والصداقة .
- دائم الانتباه راجع ك ۱ ب ۱ ف ۷ تر المعانى متجانسة والتشبيه يكاد يكون متماثلا .
- حد للا وساط في الأشياء المادية يسهل إيجاد الوسط، وأما في الأمور المعنوية فان المقياس
   أدق من ذلك بكثير .
- للعقل المستقيم مبدأ أفلاطونى انححله الرواقيون فيا بعدكما انححله أرسطو وهو يشمل جميع المبادئ

§ ٢ — لا شك فى أن هذه النظرية كلها صحيحة ، ولكن من البعيد أن تكون واضحة تمام الوضوح ، بالنسبة الى جميع مشاغل العقل ومنها العلم أيضا حق أن يقال إنه لا يلزم الشخل أو الراحة أكثر من اللازم ولا أقل منه ، بل يلزم دائم اللزام الوسط واتباع الطريق الذى يهدى اليه العقل المستقيم ، لكن هذا الذى قد لا يكون لديه للهداية إلا هذه القاعدة العامة لا يكاد يعرف شيئا كثيرا مما يجب عليه أن يفعل ، وذلك كما لو قيل لك فى صدد ما يجب من العناية للجسم وللصحة إنه يلزم عمل كل ما يأمر به الطب والطبيب . § ٣ — كذلك لا يكفى أن تكون نظرياتنا فى الخواص الأخلاقية للنفس حقة ، بل يلزم أيضا تحديد ما ذا يجب أن يعنى بالعقل المستقيم تحديدا تاما وتعريفه تعريفا وافيا .

§ ٤ — لقد سبق بنا أن قسمنا فضائل النفس وقلنا إن بعضها هى فضائل القلب، والأخرى فضائل الأخلاقية فلنتكلم هنا على الأخرى بعد أن قلنا فى البداية بعض كلمات على النفس.

الأخرى • وعيبه أنه عام جدًا وأنه متغير تبعا لنقديرات كل امرى • لذلك رأى أرسطو الحاجة إلى تحقيقه وضبطه لجعله أكثرقابلية للعمل به •

٢ = المجسم وللصحة - تشبيه مكرر في الأدب الكبير بألفاظ أخرى ك ١ ب ٣٣ ف ١

<sup>§</sup> ٤ – سبق بنا ... ... – راجع ما سبق ك ٢ ب ١ ف ١

§ ٥ – ولقد سبق بنا أيضا إيضاح أن للنفس جزأين أحدهما موصوف بالعقل والآخر غير عاقل ، فلنقسم الآن على هـذا النحو الجزء الذى هو موصوف بالعقل ونفترض أن من الجزأين اللذين هما عاقلان أحدهما يعرفنا الأشياء التى لا يمكن البتة أن تكون لها أصول أخرى خلافا لما هى عليه ، والآخر يعرفنا الأشياء التى وجودها ممكن ومتغير ، ومن الطبيعى فى الواقع أن الأشياء المتخالفة الجنس يناسبها فى النفس أيضا جزء من النفس مختلف الجنس ما دام أن معرفة هذه الأشياء تحصل فى كل قسم من أقسام النفس بنوع من المشابهة والملاءمة ، ﴿ ٣ – من جزئى النفس هذين نسمى أحدهما الجزء العلمي والآخر الجزء المفكر والحاسب ، وفى الواقع أن عادل وحَسِبَ هما فى حقيقة الأمر شيء واحد ، وأنه لا يخطر بالبال أبدا أن يعادل الانسان بين الأشياء التى ماكان يمكن أن تكون خلافا لما هى كائنة ، وعلى هـذا فالحزء الحاسب والمفكر هو قسم من الجزء العاقل للنفس ،

<sup>§</sup> ه – ولقد سبق بنا أيضا – راجع ك ١ ب ١١ ف ٩

ـ أحدهما يعرفنا ـ هذا هو الفهم •

<sup>-</sup> والآخر - هـذا هو الحكم والنصور ومجرد الرأى . وفى الواقع أن تقسيم أرسطو ليس محكما ، فانه لا يمكن أن يميز فى النفس الجزآن اللذان يتكلم عليهما . فانما هى خاصة واحدة بعينها تنطبق على أشسياء مختلفة . ولم يقل أرسطو فى " كتاب النفس" بهذا الرأى ، بل يقسم النفس بأجلى من ذلك الى حساسية وفطنة . راجع "كتاب النفس" ك ٣ ب ٣ و ٤ ص ٢٧٥ و ٢٩٠ من ترجتي .

<sup>§</sup> ٦ – الجزء العلمى ... .. الجزء المفكر – الفرق سهل الفهم بناء على الايضاحات السابقة . فان العقل في أمر العلم لا يزيد على أن يرى المبدأ و يوافق عليه بحدس مباشر . وأما في الفكر فانه يبحث عما يجب أن يعتقده وما ذا يجب أن يعمله بعد ذلك .

والحاسب - زدت هذه الكلمة لبيان الفكرة ولو قلنا المعادل لربماكان أضبط .

خلافا لما هي كائنة - والتي هي بالنتيجة أصول العلم الخاصة به ٠

<sup>-</sup> قسم من الجزء العاقل - يعنى أنه لا يوجد فى النفس فى الحقيقة الا خاصة واحدة وهو العقل الذى يمكن أن يدرس على أوجه نظر مختلفة على حسب اختلاف الأشياء التى ينطبق عليها ·

§ ∨ \_ فلننظر حينئذ بالنسبة لهـذين الجزئين المقسومين على هذا النحو ما هو أحسن استعداد يمكن أن يكون لكل واحد منهما، لأن فى هذا فضيلة كل واحد منهما على التحقيق، ولأن الفضيلة تنطبق دائما على العمل الذى هو خاص بالشخص على وجه الخصوص .

§ ۸ — يوجد في نفس الانسان ثلاثة أصول هي التي عنها يصدر في أمر الفعل وفي أمر الحق، وهي الاحساس والعقل والغريزة، § ۹ — والأحساس من بين هذه الأصول الثلاثة لا يمكن أن يكون أبدا بالنسبة لنا أصلا لفعل متدبر فيه، ودليل ذلك أن للحيوانات إحساسا وليس لها البتة مع ذلك حظ من الفاعلية المتدبر فيها التي هي للانسان وحده، ولكن المركز بعينه الذي يشخله النفي والاثبات بالنسبة لأفعال الفهم يشغله حب الأشياء وكراهتها بالنسبة لأفعال الغريزة، فينتج من هذا أنه لما كانت الفضيلة الأخلاقية هي استعدادا ما من شأنه أن يفاضل و يختار وكان هذا الاختيار ليس إلا الغريزة التي نتدبر وتعادل، لزم للاسباب عينها أن يكون عقل الانسان حقا وغريزته طيبة ومستقيمة إذا كان الاختيار طيبا هو نفسه، وأن العقل الانسان حقة الأشياء أعيانها التي تطلبها الغريزة من جهة أخرى .

ثلك هي بالضبط في الحياة العملية الفطنة والحق .

إلى من الغريزة - ف" كتاب النفس" لا يقبل أرسطو هذا المبدأ الثالث أو على الأقل لا يقول عنه شيئا . و إن كان المقصود هنا في الواقع هو الغريزة الأخلاقية .

<sup>۹ - حب الأشياء وكراهتها - على تقدير (الأدبية) .</sup> 

ـ. هذا الاختيار ليس الا الغريزة – وعلى هذا المعنى تشتبه الغريزة بالاختيار وتلحد به •

\_ الفطنة \_ هي الفاعلة .

والحق – الذي يجب أن يتبعه العقل المستقيم .

§ 1. — أما بالنسبة للعقل التأملي المحض والنظرى الذي ليس عمليا ولا محدثًا فالخيرُ والشرَّ هما الحق والباطل لأن الصواب والحطأ هما الموضوع الوحيد لكل عمل من أعمال العقل، لكن متى كان الأمر في صدد إضافة العمل إلى العقل فان الغرض الذي تطلبه النفس إنما هو الحق متفقا مع الغريزة أو الرغبة التي نتطابق هي نفسها مع القاعدة .

§ 11 — حينئذ فبدأ الإحداث إنما هو اختيار النفس المدبر الذي عنه تصدر الحركة الأولية . فليس هو الغرض الذي يطلب وليس هو العلة الغائية بل ولا مبدأ الاختيار . بل إنما هو الغريزة بديا ثم التفكر الذي تفعله النفس متوجهة إلى شيء تطلبه . فلا يوجد اختيار ممكن بلا عقل أو بلا عمل العقل ولا بدون استعداد أخلاقي ما ما دام أنه لا يمكن أن يحسن عمل ولا أن يعمل ضد الخير في ميدان الفعل بدون تدخل العقل والقلب .

§ ۱۲ — العقل مأخوذا فى ذاته لا يحرّك شيئا . ولكن الذى يحرّك فى الواقع إنما هو ذلك العقل الذى يتصدّى إلى غرض خاصى وينقلب عمليا . فهو حينئذ الذى يأمر ذلك الحزء الآخر من العقل الذى ينفد . لأنه متى فعل المرء شيئا وفعله للوصول

١٠١ - أما بالنسبة للمقل النظرى المحض - راجع فى كتاب " النفس" نظرية العقل ك ٣ ب ٤
 ص ٢٩٠ من ترجمتنا .

<sup>–</sup> والنظرى – زدت هذه الكلمة لأنها تحصّل على الأسلوب الأغربيق ما تحصَّله الكلمة التي قبلها على الأسلوب اللاتيني .

<sup>-</sup> مع النريزة أو الرغبة – زدت الكلمة الأخيرة تفسيرا للتي قبلها ·

<sup>§</sup> ١١ – إما هو اختيارالنفس المدبر – هذا هو فى الواقع الأصل الوحيد للاحداث الحقيق بالكائن المفكر . وقد ميز ''ريد'' ثلاثة أنواع لأصول الإحداث : الأصول الميكانيكية ، والأصول الحيوانية ، وإنى أظن تقسيم أرسطو أبسط وأحق . فان نوعى ''ريد'' الأولين لا ينبغى البتة أن يدرسا فى علم النفس ( البسيكولوچيا ) .

<sup>§</sup> ١٢ – ذلك الجزء الآخر من العقل – هو الإرادة ٠

إلى غرض ما فان هذا الشيء نفسه الذي يفعله ليس هو بالضبط الغاية التي تُقصد . فهو ليس البتة إلا إضافيا و يتعلق دائما بشيء آخر أيضا لكن الأمر ليس كذلك بالنسبة للشيء الذي يراد فعله ، لان إحسان الفعل والنجاح هما الغاية التي يقصدها الفاعل و إلى هذه الغاية تنشط الغريزة المدبَّرة ، وعلى هذا حينئذ فاختيار النفس هو عمل عقل غريزي أو غريزة عاقلة والانسان هو على التحقيق أصل لهذا النوع .

\$ ١٣ — المــاضى الشيء المقضى لا يمكن البتة أن يكون موضوع آختيار أدبى ومثال ذلك أنه لا أحد يختار أن يكون قد خرّب وهيون " . ذلك بأنه من المحال معادلة فعل آنقضى . إذ لا يعادل إلا في المستقبل وفي اله كن ، لأن ما قد كان أى المــاضى لا يمكن أن لا يكون قد كان البتة ، من أجل هــذا حق لأغاثون الشاعر أن يقول

" الله ذاته فى هـذه النقطة وحدها لا آختيار له "
" فانه من الضرورى دائمًا أن ماكان قدكان "

§ 14 — على هذا حينئذ فالحق هوكذلك موضوع كل واحد من جزئى النفس العاقلين وإن الاستعدادات الأخلاقية التي تجعل أحدهما والآخر يجد الحق على آكد وسيلة هي بالضبط الفضائل العليا لكايهما .

لشيء الذي براد فعله - والذي هو الناية النهائية التي يطلبها العقل .

لأن إحسان الفعل - راجع بداية الأدب إلى نيقوماخوس ك ١ ب ١ حيث ترى الخير هو
 الموضوع الوحيد لأفعال الانسان .

١٣٥ - لأغاثون الشاعر - المذكور في " مائدة أفلاطون " والذي يبين على أرسطو أنه يعتـــ به
 كما يعتد باستاذه • وهو يستشهد به " فها سيلي" ب ٣

الله ذاته في هذه النقطة - لقد نبه " زيل " في صحيفة ٢٠٤ من تفسيره أن " فياندر" يورد
 هذه الفكرة عينها في الأولمية النانية في البيت ٢٩

<sup>§</sup> ١٤ – على هذا حيننذ – نتيجة ربما لاتكون هيالنتيجة الضرورية لما سبق · وربما لاتكون صحيحة ·

### الباب الثاني

للنفس خمس وسائل للوصول الى الحق: الفنّ ، والعلم ، والتدبير ، والحكمة ، والعقل – فى العلم – تعريف العلم – ما يعلم لا يمكن أن يكون على خلاف ما يعلم – موضوع العلم ضرو رى غير متحوّل وأبدى – العلم يؤسّس على قواعد غير قابلة للبيان يحصلها الاستقراء وعليها يبنى القياس لتستخرج منه نتيجة حقيقية – ولكنها أقل وضوحا منها – الاستشهاد بالقياس .

١ - من أجل تحديد البحث في هــذه المواد نأخذ الأمور ثانيــة من أسمى
 موضع .

لنسلم بديًا أن الوسائل التى بواسطتها تصل النفس إلى الحق إمّا إيجابا و إما سلبا هى خمس : الفنّ ، العلم ، التدبير ، الحكمة ، العقل أو الفهم ؛ ولندع الرأى الى جانب لأنه قد يكون مناط الخطأ .

§ ۲ — وسيعلم بوضوح ما هو العلم — اذا أريد الحصول على تعريف مضبوط دون الوقوف عند حد التقريبيات — بهذه الملاحظة وحدها: نحن نعتقد جميعا أن ما نعلمه

<sup>-</sup> الباب الثاني - في الأدب الكبرك ١ ب ٣٢ وفي الأدب الى أو يديم ك ٥ ب ٢

النفس والى المحدد البحث - يمكن آفتراض أن أرسطو يريد أن يشير الى كتاب النفس والى المنطق حيث ناقش فيهما هـذه المسائل . راجع كتاب النفس ك ٣ ب٣ ص ٢٧٥ ومابعدها من ترجمتى .
 والأنولوطيقا النانى (البرهان) ك ١ ب ٣٣ وك ٢ ب ١٩ ص ١٧٩ و ٢٩١ من ترجمتى .

هى خمس - ليس أرسطو دائما حاسما كما هو فى هذه النقطة . إنه أحيانا يقلل عدد وسائل المعرفة .
 على أنه يستميركل هذا مر . أفلاطون . وقد ذكر بالصراحة كل هــذه النظرية فى كتاب ما وراء الطبيعة (الميتافيزيقا) ك ١ ب ١ ص ٩٨١ من طبعة برلين . فينبغى مراجعة هــذه المناقشة الكبرى التى تفتح بأب ماوراء الطبيعة .

٢ - بهذه الملاحظة وحدها - هذا هو الوصف الفعال الذي يسنده أرسطو على الدوام الى العلم •
 راجع على الخصوص الأنولوطيقا الثانى ك ١ ب ٢ ف ١ وما بعده ص ٦ من ترجمتي •

لا يمكن أن يكون خلافا لما هو، أما الأشياء التي يمكن أن تكون على خلاف ماهى فاننا نجهل تماما ما إذا كانت هى في الوافع أم لا متى أفلتت من مرمى عقولنا ، الشيء الذي عُلِمَ والذي يمكن أن يكون موضوعا للعلم هو موجود حينئذ بالضرورة فهو على ذلك أزلى لأن جميع الأشسياء الموجودة بطريقة مطلقة وضرورية هى أزلية كما أن الأشياء الأزلية هى غير محدثة وغير فانية ، و٣ – زد على هذا كل علم يظهر أنه قابل لأن يُعلم وكل شيء قد عُلِمَ يمكن فيا يظهر أن يُعلم . حينئذ كل ما يعلم أو كل تعريف يستفاد أو ينقله معلم إنما يجيء من أصول معلومة فيا سبق كما نوضح ذلك في الأنولوطيقا لأن كل معلم مهما كان سواء أكان بالاستقراء أم بالاستنتاج هو كسبى ، الاستقراء هو فوق ذلك أصل القضايا الكلية ، والاستنتاج مستخرج من الكليات ، على ذلك توجد مبادئ يأتى منها الاستنتاج وبالنسبة لها لا يمكن إجراء الكليات ، على ذلك توجد مبادئ يأتى منها الاستنتاج وبالنسبة لها لا يمكن إجراء بالنسبة للعقل ملكة إيضاح الأشياء على طريقة منظمة و بجيع الخصائص التي بيناها بالنسبة للعقل ملكة إيضاح الأشياء على طريقة منظمة و بجيع الخصائص التي بيناها بالنسبة للعقل ملكة إيضاح الأشياء على طريقة منظمة و بجيع الخصائص التي بيناها بالنسبة للعقل ملكة إيضاح الأشياء على طريقة منظمة و بجيع الخصائص التي بيناها بالنسبة للعقل ملكة إيضاح الأشياء على طريقة منظمة و بجيع الخصائص التي بيناها بالنسبة للعقل ملكة إيضاح الأشياء على طريقة منظمة و بجيع الخصائص التي بيناها

ما إذا كانت هي في الواقع - لأنه يمكن على السواء أن لا تكون . أما الموضوع الخاص للعلم فهو
 أذل وغير قابل للتغير .

الأشياء الأزلية غير محدثة - لا شك فى أن أرسطو يرى بذلك الى أبدية الدنيا .

٣ - قابل لأن يعلم - هذا هو ما حمل أفلاطون على أن ينكر أن الفضيلة علم · فلما أنه كان لا يرى أن الفضيلة تعلم وكل علم يعلم استنتج أن الفضيلة ليست علما كما كان يُدَّعى ·

ف الأنولوطيقا – الأنولوطيقا الناني ك ١ ب ١ ف ١ ص ١ من ترجمتنا ٠

سواه أكان بالاستقراء أم بالقياس – للقارنة بين نظرية الاستقراء والقياس . راجع الأنولوطيقا
 الأول (تحليل القياس) ك ٢ ب ٢٣ ص ٢٧٥ من ترجمتنا .

أصل القضايا الكلية – راجع الأنولوطيقا الثاني ك ٢ ب ١٩ س ٢٩٠ من ترجمتي ٠

فى الأنولوطيقا، والواقع أنه متى اعتقد المرء عقيدة إلى أى درجة تما وكان يعلم الأصول التى المباذئ المبادية المباذئ المباذئ المباذئ المباذئ المباذئ المبادية ال

هذا هو على رأينا ما يجب أن يعنى بالعلم .

 <sup>﴿</sup> ٤ - فالأنولوطيقا - يمكن أن يقال إنالمقصود هو الأنولوطيقا الأول والأنولوطيقا الثانى جميما .
 ولكن على الخصوص فى الأنولوطيقا الثانى عالج أرسطو الإيضاح .

إلا بطريق الواسطة - لأن المبادئ يجب أن تكون أكثر بديهية من النتيجة الصادقة التي
 يستنجها منها .

#### الساب الشالث

. في الفن – تعريف الفن – أنه نتيجة ملكة الانتاج لا نتيجة الفعل بالمنى الخاص – أنه لا ينطبق إلاعلى الأشياء الحادثة والتي يمكن أن تكون أو لا تكون وقائده العقل الحق – عدم المهارة ليس إلا خطأ العقل .

§ 1 — فالأشياء التي يمكن أن تكون على خلاف ما هيءايه يلزم التمييز بين أمرين فن جهة الانتاج أعنى الأشياء التي ننتجها في الخارج، ومن جهة أخرى الإحداث الذهني أى الأشياء التي لاتقع الا في الذهن، بهذا يرى أن الانتاج والإحداث متباينان أحدهما من الآخر، غير أننا نحيل هذا البحث فيا يختص بهما على ما سبق أن بيناه في مؤلفاتنا المنشورة للكافة ، على ذلك فالاستعداد الأخلاقي الذي بمساعدة العقل يجعلنا نفعل هو مباين لذلك الاستعداد الآخر الذي هو بمساعدة العقل أيضا يجعلنا ننتج الأشياء، هذات الاستعدادان ليس بينهما عموم وخصوص وليس الإحداث على ذلك هو الإنتاج كما أن الإنتاج ليس هو الإحداث ، § ٢ — لكن لما أن الفن موجود ولنأخذ له مثلا فن العارة وأن هذا الفن هو ثمرة ملكة الانتاج ليوع ما ، هذه الملكة التي يضيئها العقل، ولما أنه فوق ذلك ما من فن إلا هو ملكة الانتاج يهديها العقل،

<sup>-</sup> الباب النالث - في الأدب الكبيرك ١ ب ٣٢ وفي الأدب الى أويديم ك ٥ ب ٣

إ - الانتاج ... الاحداث – هذا تمييز عادى عند أرسطو . والواقع أن الاحداث هو بعينه فى كاتا الحالتين لا فرق بينهما إلا أن للاحداث فى الحالة الأولى نتيجة خارجية ومادية ، وفى الثانية ليس له هذه النتيجة . بل يبقى كله فى العقل الذى أوجده . على أنى لا أنكر أن القول بأن الاحداث لا يخص الا الأشياء التي تمر بالذهن قول غريب . وان اللغة اليونائية لها فى هذا الممنى تعابير أدق مما فى لغتنا (الفرنسية) .

ـ فى مؤلفاتنا المنشورة للكافة ـ راجع فها سبق التعبير الماثل لهذه وتعليقنا عليه ك ١ ب ١١ ف ٩

يجعلنا نفعل – أى على صورة خارجية وبالمعنى الذى بينه أرسطو آنفا .

٢ - يهديها العقل – أو بعبارة أخرى تهديها " الفطنة " .

فليس في عقلنا ملكة منتجة ليست فنا فينتج من هذا أن الفن يشتبه فينا بالملكة التي تنتج الأشياء في الخارج بمساعدة العقل الحق . § ٣ – كل فن مهماكان يرمى الى الإنتاج فليس لمجهوداته ونظرياته إلا غرض واحد أبدا أعنى توليد واحد من الأشياء التي يمكن أن تكون وأن لا تكون على السواء والتي أصلها هو في الذي يفعل ليس غير دون أن تكون في الشيء المفعول ، حينئذ الفن لا يتعلق البتة بالأشياء التي هي موجودة بالضرورة أو التي تنتج بالضرورة ، كما أنه لا يتعلق بالأشياء التي قيادها بيد الطبيعة وحدها ، لأن جميع الأشياء التي من هذا الصنف تشتمل في أعيانها على أصل وجودها ، وعدها ، لأن جميع الأشياء التي من هذا الصنف تشتمل في أعيانها على أصل وجودها ، أنهما متباينان فينتج من ذلك أن الفن هو في دائرة الإنتاج والإحداث بالمعنى الخاص ، و يمكن أن يقال على وجه ما إن الثروة والفن ينطبقان على الأشياء عينها كما نبه بحق الشاعر و أغاثون ".

## <sup>وو</sup> الثروة تحب الفن والفن يحب الثروة "

أكرر أن الفن إذا هو ملكة إنتاج يديرها العقل الحق فى حين أن الفن الفاسد أو عدم المهارة هو على الضد من ذلك ملكة إنتاج لا يقودها الاعقل فاسد مطبقة على الأشياء المادية التى يمكن أن تكون خلافا لما هى عليه .

٣ - كل فن ... يرمى الى الإنتاج – مخالفا بذلك الدلم الذى لا يبحث إلا عن معرفة الأشياء والتأمل
 نها .

<sup>–</sup> الأشياء التي هي موجودة بالضرورة – والتي هي موضوعات العلم ·

أصل وجودها – في حين أن الفن يوجد الأشياء التي ينتجها و يصير خالقا لها الى حد ما .

إلى الاحداث بالمعنى الخاص – أضفت هذه الكلمات الأخيرة .

بحق "أغاثون" - راجع ما سبق ب ۱ ف ۱۳ حیث استشهد بأغاثون و راجع تعلیقنا علیه ٠

الثروة تحب الفن – قال المفسر الاغريق لأنه في الثروة وفي الفن علة الأشياء هي دائمًا خارجية .

## الباب الرابع

فى الندبير – تعريف الندبير – أنه لا ينطبق إلا على الأشياء الحادثة – الفروق بينه وبين العلم والفن – مثال بير يكليس – التأثير السيّ لانفعالات اللذة والألم على الندبير وعلى سلوك الانسان – الندبير متى كسبه الانسان لن يفقده بعد .

<sup>-</sup> الباب الرابع - في الأدب الكبيرك ١ ب ٣٣ وفي الأدب الى أويديم ك ٥ ب ٤

إ - الرجال الذين يشرفون بتسميتهم مدبرين - هــذا نهج عادى لأرسطو أنه ينخذ مبدأ لمناقشته أفكار الذوق العام على صورتها فى لغة الحياة العادية .

يعادل ويحكم – ليس فى المتن إلا كلمة واحدة .

<sup>§</sup> ۲ - كما عرّ فناه - أضفت هذه العبارة من عندى .

٣ – لا أحد يعادل – راجع ما سبق فى هذا الكتاب ب ١ ف ٣ إ

خلافا لما هي عليه ، ولما كانت المعادلة غير ممكنة البتة في الأشياء الواجبة الوجود فينتج من ذلك أن التدبير ليس هو العلم ولا الفن ، إنه ليس هو العلم لأن الشيء الذي هو موضوع الفعل يمكن أن يكون غير ما هو كائن ، وإنه ليس من الفن لأن الجنس الذي اليه ينتمي إنتاج الأشياء هو مخالف للجنس الذي اليه ينتمي الإحداث بمعناه الحاص ، ﴿ ٤ ك يبقى إذن أن يكون التدبير ملكة بوقوفها على الحق تفعل بمساعدة العقل في جميع الأشياء الحسنة والقبيحة بالنسبة للانسان، لأن الباعث على الانتاج هو دائمًا مباين للشيء الناتج، وعلى ضدّ ذلك غرض الاحداث ليس دائمًا إلا الإحداث نفسه ما دام أن الغاية التي يرمى اليها قد تكون إحسان الفعل لا غير،

§ ٥ — هـذا يفسر لنا أننا إذا نظرنا الى ووبيركليس ومن على شاكلته باعتبار أنهم مدبرون فذلك لأنهم أكفاء لتقدير ما هو الحسن بالنسبة لهم و بالنسبة للناس الذين يحكونهم وذلك هو على الضبط الكيف الذي نجده فى أولئك الذين نسميهم رؤساء العائلات ورجال السياسة . وإن اشتقاق لفظ الحكة وحده الذي يشابه اشتقاق لفظ التدبير في اللسان الإغريق يوضح لنا بقدر الكفاية ما ذا نعني بلفظ التدبير الذي هو منجاة للناس بوجه ما . ﴿ ٦ — نعم إنه هو في الواقع الذي يعصم أحكامنا ويدعمها في هذا الصدد . حينئذ اللذة والألم لايهدمان ولا يقوضان جميع

الجنس الذي ينتمي اليه الانتاج – راجع في الباب السابق نظرية الفن .

<sup>§ \$</sup> \_ لأن الباعث على الانتاج \_ هذا المعنى ليس 'نتيجة لازمة للعانى التي سبقته ·

وان اشتقاق لفظ الحكمة وحده – قد اضطررت الى ترجمة هذه النقطة بالمعنى لا باللفظ لتصير مفهومة فى اللغة الفرنسية التى ليس فها تقريب الاشتقاق ممكنا .

٩ - اللذة والألم - ملاحظة بعيدة الغور يمكن المره أن يحققها على نفسه وعلى غيره .

مدارك عقلنا . إنهما لا يمنعاننا مطلقا من أن نفهم مثلا أن مثلثا زواياه تساوى قائمتين أم لا . غير أنها تزعزع أحكامنا فيا يتعلق بالفعل الأخلاق . فان أصل الفعل الأخلاق مهما كان هو دائما العلة الغائية التي من أجلها نصمم على الفعل . غير أن هدا المبدأ يبطل ظهوره فورا في الحكم الذي تؤثر فيه اللذة أو الألم ويهدمانه . فان العقل لا يرى بعدُ حينئذ أن الواجب هو تطبيق هذا الأصل واتباعه في سلوكه كله وفي اختياراته لأن الرذيلة تهدم في نفوسنا الأصل الأخلاقي للفعل . فيلزم إذن بالضرورة الاعتراف بأن التدبير هو ذلك الكيف الذي بقيادة الحق والعقل يعين سلوكنا فيا يتعلق بالأشياء التي يمكن أن تكون صالحة للانسان . ﴿ ٧ – في الفن يمكن أن تكون صالحة للانسان . ﴿ ٧ – في الفن يمكن أن توجد درجات للفضيلة أما في التدبير فلا . وفوق ذلك فان في الفن هذا الذي ينخدع برضاه مفضل على ذاك الذي ينخدع مرب حيث لا يريد . أما في التدبير فالأمر على الضد كما هو الحال في سائر الفضائل الأخرى . وبالنتيجة فالتدبير فضيلة فالأمر على الضد كما هو الحال في سائر الفضائل الأخرى . وبالنتيجة فالتدبير فضيلة

<sup>-</sup> فيما يتعلق بالفعل الأخلاق – أضفت هذه الكلمة الأخبرة التي ظهر لى أنها ضرورية ·

أصل الفعل الأخلاق – أضفت الكلمة الأخيرة لبيان المعنى الذى هو مغلق .

إ ٧ – فى الفن يمكن أن توجد درجات – و يظهر أنه يمكن أن توجد درجات كذلك فى التدبير مادام أنه يمكن أن يكون المرء قليل التدبير أو كثيره .

<sup>–</sup> للفضيلة – أو النبوغ .

<sup>–</sup> أما فى التدبير فلا – يرى أرسطو أن يكون الأمر على اطلاقه فإما أن يكون المر. مدبرا و إما أن لا يكون .

<sup>-</sup> فالأمر على الضد – وهو كذلك فى الواقع من وجهة النظر الأخلاقية ، خير للر، أن يرتكب الخطيئة غير عالم ،ن أن يفعل الشروهو عالم به كل العلم ، والأمر على الضد من ذلك فى الفن يمكن أن يكون المر، فنانا عظما اذا أساء العمل بنية أن يسيئه ،

وليس فنا البتة . § ٨ — ولما كان فى النفس جزآن موصوفان بالعقل فالتدبير هو فضيلة ذلك الجزء الذى لا نصيب له إلا الرأى . لأن الرأى كالتدبير ينطبق على كل ما يمكن أن يكون على غير ما هو كائن أى على كل ما هو ممكن وجوده كما هو ممكن عدمه . ومع ذلك لا يمكن أن يقال إن التدبير هو وضع يصاحبه العقل بدليل أن الوضع يمكن أن يزول بالنسيان فى حين أن التدبير لا يزول ولا ينسى أبدا .

ـ وليس فنا البتة – المقابلة ليست واضحة تمام الوضوح لأن معنى الفن لم يحدد بجلاء .

<sup>§</sup> ۸ – جزآن موصوفان بالعقل – راجع ماسلف ك ۱ ب ۱ ۱ ف ۱۹

لا نصیب له إلا الرأى - راجع الأنولوطیقا الثانی ك ۱ ب ۳۳ ص ۱۷۹ من ترجمتنا

وضع يصاحبه العقل - بل هو كيف وعادة وليس خاصة طبيعية •

## الباب الحامس

فى العلم وفى الفطنة – الفطنة او الفهم هو الملكة التى تعرف مباشرة المبادئ غير القابلة للايضاح – الحكمة أو الحذق الكامل يجب أن تعتبر أرقى درجات العلم ، فهى تسمو على الحيرات الانسانية والمنافع الشخصية . " فيد ياس " " فوليقليط " " " أنقراغور " و " طاليس " – التدبير الذى هو عملى محض يجب على الحصوص أن يكون على معرفة بالتفاصيل والواقعات الحصوصية .

§ 1 — أما العلم فقد قلنا إنه ادراك الأشياء الكلية والأشياء واجبة الوجود، و إن هناك مبادئ لكل القضايا التي يمكن إيضاحها ولكل علم أيا كان، لأن العلم مقترن دائما بالفكر (المنطق) أما المبدأ ذاته لما قدعُلم بمساعدة العلم فلا يمكن أن يكشفه لنا العلم ولا الفن ولا التدبير لأن من الجهة الواحدة موضوع العلم يمكن أن يوضع ومن الجهة الأخرى الفن والتدبير لا ينطبقان إلا على الأشياء التي يمكن أن تكون على خلاف ما هي كائنة ، أما الحكمة فانها لا تنطبق البتة هي أيضا على المبادئ التي من هذا القبيل، ذلك لأن الحكم في بعض الأحوال يستطيع حتما أن يعطى إيضاحات عما يفكر . § ٢ — غير أنه إذا كان الحال ، بالنسبة للا شياء التي لا يمكن أن تكون خلافا لما هي كائنة بل بالنسبة للا شياء التي يمكن أن تكون خلافا لما هي كائنة أعني الأشياء الواجبة الوجود والمكنته ، أن الملكات التي بها نصل الى الحق ولا نضله أبدا هي العلم والتدبير والحكمة والفطنة ، و إذا كان فوق ذلك ليس ولا واحد من الثلاث الملكات الأولى

<sup>-</sup> الباب الخامس - في الأدب الكبيرك ١ ب ٣٢ وفي الأدب الى أويديم ك ٥ ب ٦

١ ٩ - فقد قلنا - آنفا في ب ٢ ف ٢

۲ – الملكات التي بها نصل الى الحق – راجع الأنولوطيقا الثانى ك ۲ ب ۱۹ ص ۲۹۰ من ترجمتى.
 وكتاب النفس ك ۳ ب ۳ وأوائل ماورا. الطبيعة ( الميتافيزيقا) .

أى التدبير والحكمة والعلم. يمكنه معرفة المبادئ، فيبق أن الفهم هو وحده الذى يختص بالمبادئ و يفهمها .

إلا الى الحذق الحاذق الذي يبدو مظهره في الفنون فاننا لا نسنده إلا الى أولئك الذين يمارسون كل واحد من تلك الفنون على أكل وجه ، على هذا يسمى وفيدياس "نحاتا حاذقا وونوليقليط" مصورا حاذقا، وانا لا نريد أن نعني هنا بلفظ الحذق الحاذق شيئا أكثر من النبوغ السامي في الفن . ﴿ ٤ ع فن الناس، وهم نادرون، من نعتبرهم حكاء حذقة بوصف عام لا حذقة في أشياء بعينها على جهة خاصة بل حذقة محضا بلا قيد كما قال هوميروس في ومرجيتيس".

" ان الآلهة لم تجعله حرّانا حاذقا".

° بل لم تجعله إلا رجلا حاذقا واسع الحول " .

على ذلك فمن الواضح أن الحـــذق الحاذق أو الحكمة معتبرة أنها أعلى درجة للكمال

ـ فيبق أن الفهم هو وحده ــ هـــذه الجملة تكاد تكون بحروفها فى الأنولوطيقا الثانى ك ٢ ب ١٩ ف ٨ ص ٢٩١

٣٩ - أما الحذق - لقد أنشأ هنا أكثر الناشرين بابا جديدا خاصا بنظرية الحكمة .

<sup>-</sup> الحذق الحاذق – عبارة المتن '' أما الحكمة'' ولم استعمل هذا اللفظ لأن له فى لغتنا (الفرنسية) معنى آخر . أما اللغة الاغريقية فانها على ضد ذلك يطلق فيها الاسم بعينه على عبقرية أمنال ''فيدياس'' وعبقرية أمنال ''أنقزاغور'' . وفى هذا من التخليط مافيه والظاهر أن أرسطو يعترف به .

خاتا ... مصورا – الفرق في اليونانية واضح و إن اللفظ الذي يستعمله أرسطو لأجل ''فيدياس''
 يمكن أن يدل على المهندس المعارى والنَحات معا

الحذق الحاذق أو الحكمة - وضعت الكلمتين لأحصل قوة الكلمة اليونانية .

للكمال في جميع الأشياء التي يمكن الانسان أنَّ يعلمها . ﴿ ٥ – فيلزم الرجل الحاذق والحكم حقا أن لا يقتصر على معرفة الحقائق التي نتفرع عن المبادئ الأولى، بل يلزمه أن يعلم أيضا حق العلم المبادئ أعيانها . وينتج من هذا أن الحكمة هي مركب من الفطنة والعلم، و يمكن أن يقال انها العلم بالأشياء العليا وانها قابضة على ناصية جميع العلوم الأخرى . والواقع ان من السخاقة الاعتقاد بأن علم السياسة أو التدبيرالسياسي هو أسمى العـــلوم جميعا إن لم يقترن بهـــذا الاعتقاد اعتقاد أن الرجل الذي تشـــغله السياسة هو أفضل رجل في العالم . ﴿ ٦ ﴿ عَيْدِأَنْ بَعْضِ النَّعُوتِ كَالْسَلَّمُ وَالطَّيْبِ مثلا يمكن أن نتغيرتبعا للوجودات المختلفة التي تنطبق عليها،وحينئذ يمكن أن تكون في الناس غيرها في الأسماك في حين أن الأبيض والمستقيم، في نظم معان آخر، هما دائما الأبيض ودائمًا المستقيم . على أنه قد اصطلح على أن الحكيم هو دائما حكيم وأن الذي ليس إلا مدبرا يمكن أن يتغير تبعا للا حوال . فانه كلما عرف رجل أن يميز منفعته في جميع الأشياء التي تمسه شخصيا سمى مدبرا ومال الناس إلى أن يعهدوا إليه الأشياء التي من هذا القبيل. بل قد يجاوزون هذا الحدّ إلى أن يطلقوا هذا الوصف على بعض الحيوانات التي يلوح عليهـا البصارة بالأشـياء التي نتعلق بحفظ وجودها تشتبه إحداهما بالأخرى . فاذا عني بالحكمة تمييز المرء لمنفعته الخاصة ومصلحته الذاتية فيلزم إذن الاعتراف بعدّة أنواع محتلفة للحكمة . وبالبديهية لا يمكن أن توجد حكمة

<sup>§</sup> ه – مركب من الفطنة والعلم – و يمكن أن يزاد على ذلك أن الحكمة هي عملية أصلا ·

ــ أسمى العلوم جميعا ـــ ذلك مطابق للذهب المقرر في أوّل هذا المؤلف راجع ك ١ ب ١ ف ٩

<sup>﴾</sup> ٦ – بعض النعوت كالسليم ... في نظم معان آخر – زدت هذه التفاصيل لايضاح فكرة المتن .

<sup>﴿</sup> ٧ – فاذا عنى بالحكمة – على رأى أرسطو ليس هناك إلا التدبير •

واحدة بعينها تطبق على ما هو مفيد وحسن لجميع الموجودات . بل هى تختلف بالنسبة لكل منها إلا أن يراد التمشى إلى تقرير أن الطب أيضا هو واحد بالنسبة لحميع الموجودات بلا تمييز . على أنه لا يهم شيئا أن يدعى أن الانسان هو أكبل الكائنات ، لأنه يوجد كثير من الكائنات الأخرى التي طبعها أقدس من طبع الانسان . مثال ذلك الأجرام الرائعة التي يتكون منها العالم .

\$ ٨ - ولكن لنعود إلى ما بدأناه نقول إن من الجلى أن الحكة هى اقتران الهلم بالفهم مصروفا إلى كل ما هو بطبعه أعجب وأسمى ، من أجل ذلك يسمى وأنقزاغور وطاليس وأشباههم حكاء لا مدبرين فقط لأنهم يُرون على وجه العموم جهلاء كل الجهل بمنفعتهم الخاصة ، يُرون متقدّمين جدّا في كثير من الأشياء غير ذات الفائدة مباشرة وإن كانت عجيبة عسرة الفهم بل قدسية غير أنها لا يمكن استخدامها في نفع ما ،

<sup>-</sup> هى تختلف بالنسبة لكل منها - يظهر على ضدّ ذلك أن خاصة الحكمة هى أنها تشمل مجموع الأشياء . - تقرير أن الطب - لا شك فى أن هـذا القشبيه على شذوذه مجلوب ليناسب ما قاله أرسطو آنفا عن نعت السليم والطيب .

<sup>-</sup> على أنه لا يهم شيئا - كل هذه المعانى مختلطة وغير متسقة بعضها مع بعض . ومن الغريب أن يحطّ أرسطو منزلة الانسان الى أنزل من منزلة الكواكب . إذ يناهر له أن طبيعتها أقدس من طبيعتنا . وهـــذا يناقض ما قاله آنفا عن تفترق الانسان .

<sup>§</sup> ٨ – الحكمة هي اقتران – يعود أرسطو الى الفكرة التي بينها آنها ·

حكاء – ذلك ليس فقط لعلمهم ولكن لأنهم أيضا سبروا غور الحياة كما أوغلوا فى العلم •

<sup>-</sup> جهلا، كل الجهل بمنفعتهم الخاصة - فى السياسة ك ١ ب ٤ ص ٤٠ من ترجمتى يروى أرسطو طرفا من حال''طاليس'' يدل على حذقه العملى ١ أما ''أنقزاغو ر'' فلا يخفى اعتداد سقراط وأفلاطون به وكيف يتكلم عنه أرسطو نفسه فى ما و را. الطبيعة ك ١ ب ٣ ص ٩٨٤ من طبعة برلين ٠

لأن هذه العقول الكبيرة لا تبحث عن المنافع الانسانية البحتة . § ه — أما التدبير فعلى ضد ذلك لا ينطبق إلا على الأشياء الانسانية المحضة والتي فيها تكون المعادلة ممكنة لدى العقل الانساني لأن الموضوع الأصلى للتدبير إنما هو كما يظهر إحسان المعادلة بين الأشياء . ولكنه أبدا لا يعادل في الأشياء التي لا يمكن أن تكون خلافا لمى كائنة ، ولافي الأشياء التي ليس فيها غرض معين يُرمى إليه ، أعنى خيرا يمكن أن يكون موضوعا لفاعليتنا . وعل وجه عام مطلق فان الانسان الذي يمكن أن يقال عليه رجل رشد ونصح هو ذلك الذي يعرف أن يجد بالفكر المعصوم من الحطأ ما هو أحسن ما تفعله الانسانية بالأشياء التي تحت تصرفها .

9.1 — إنما لا يتمتصر التدبير على مجرّد العلم بالصيغ العامّة، بل يلزم أيضا أن يعلم بجيع تصريف الأمور الجزئية لأن التدبير عملى، إنه يعمل والعمل يرد بالضرورة على الأشياء التفصيلية ، من أجل ذلك كان بعض الناس الذين لا يعلمون شيئا هم غالبا أفعل وأقبل للعمل من الذين يعلمون، ذلك هو السبب في رجحان الذين نصيبهم التجربة ، مثال ذلك لنفرض أن واحدا يعلم أن اللحوم الخفيفة سهلة الهضم طيبة لكنه يجهل ما هي بالضبط اللحوم الخفيفة فليس هذا هو الذي يعيد الصحة للريض، بل أولى منه بهذا ذلك الذي يعلم أن لحوم الطير على الحصوص خفيفة وصحية، هذا بل أولى منه بهذا ذلك الذي يعلم أن لحوم الطير على الحصوص خفيفة وصحية، هذا مو الأولى بالنجاح، فالتدبير هو عملى محض و بالنتيجة يجب أن يجع بين رتبتي المعرفة ها تين وعند التمييز يجب أن يكون لديه المعرفة بالجزئيات والتفاصيل، لأنه يمكن هاتين وعند المعرفة الأخيرة هي في هذا الصدد كالعلم الأساسي .

<sup>﴾</sup> ٩ – أما التدبير فعلى ضدّ ذلك – راجع نظرية التدبير آنفا ب ٤ ف ١ وما بعدها .

١٠ هـ لأن الندبر عملى – يظهر أن الحكمة هي كذلك أيضا و إلا اختلطت بالعلم .

ـــ رتبتي المعرفة هاتين ـــ أعنى المعرفة العامة والمعرفة الخاصة •

#### الباب السادس

علاقة التدبير بعلم السياسة — انه لا يختص إلا بالفرد و يرتب منافعه الشخصية على ما ينبغى — المنفعة الفردية لا يمكن أن تنفصل عن منفعة العائلة ولا عن منفعة الملكة — لا يمكن الشبيبة أن تكونُ مدبرة لأن التدبير إنما يتم للره بالتجربة الطويلة — التدبير لا يمكن أن يشتبه بالعلم و إنه لأقرب الى الاحساس .

§ ١ - فى حقيقة الأمر علم السياسة والتدبير هما استعداد أخلاق واحد بعينه ، ولكن صورة وجودهما ليست واحدة ، فانه فى العلم الذى يدبر الملكة يمكن التمييز بين هذا التدبير ، الذى لكونه أساسيا ومنظا لسائر الأشياء يقنن القوانين ، وبين ذلك التدبير الآخر الذى بانطباقه على الحوادث الجزئية قد أعطى الاسم العام الذى يطلق على الاثنين جميعا وسمى السياسة ، إن علم السياسة هو عملى وفكرى معا لأن الأمر العالى ينص على العسمل الذى يجب على المدنى أن يأتيه ، وهذا إنما هو الحد الأدنى للعلم ، فأولئك الذين يصدرون الأوامر العالية هم وحدهم فى نظر العامى رجال السياسة لأنهم وحدهم هم فى الواقع الذين يعملون كالفنيين فى نظر العامى رجال السياسة لأنهم وحدهم هم فى الواقع الذين يعملون كالفنيين الأصاغر الذين هم ملزمون بأن يباشروا العمل بأيديهم ، § ٢ - وهناك فرق آخر هو أن التدبير ينطبق خصوصا على الفرد نفسه وعلى واحد فقط و يحتفظ مع ذلك هو أن التدبير ينطبق خصوصا على الفرد نفسه وعلى واحد فقط و يحتفظ مع ذلك بالاسم العام للتدبير ، غير أنه على حسب جهات تطبيقه يكون إما الاقتصاد أعنى

<sup>-</sup> الباب السادس - في الأدب الكبيرك ١ ب ٣٢ وفي الأدب الى أويديم ك ٥ ب ٦

إلى المرائر الأشهاء - إنه النشريع الذي يمكن في الواقع تمييزه عن العهمل أي تصريف الأمور الذي يظهر أن أرسطو لا يهتم به كثيرا .

٢ ﴿ حَرَق آخَر ﴿ وَاقْعَى وَلَكُنْهُ كَانَ مِن شَأْنَهُ أَنْ يَحْلُ أَرْسُطُو عَلَى أَنْ لَا يَخْلُطُ بِينَ التَّذِيرِ وَالسَّيَاسَةِ
 وأن كانت السياسة في الواقع أذا خلت من التدبير لا تكون سياسة بعد ٠

الاقتصاد أعني ... - ترجمت الكلمة اليونانية بجلة .

حكومة العائلة و إما التشريع و إما السياسة التى فيها يمكن أيضا التمييز بين جزئين مختلفين الجنء الذى يوازن فى المسائل السياسية والجزء الذى عليه إقامة العدل. وسلام عينه المعرفة المرء إدراك منفعته الشخصية هو نوع من المعرفة التى بينها و بين علم السياسة فرق كبير . فان الذى يعلم بالضبط ما يخصه ويدأب فى الاشتغال به يعتبر مدبرا، فى حين أن السياسيين رجال الحكومة عليهم العناية بالمنافع المتباينة فضل تباين . وهذا هو الذى حمل "وأوريفيد" على أن يقول فى إحدى قطعه :

« أترانى كنت إذن مدبرا أنا الذى استطعت أن أعيش عيشة رغد وأستمتع » « - كما يستمتع الحكيم الحامل المنزوى في أواخر الصفوف - بهذه النعم الكبرى »

« التي أنعمت على جما السماء، لكن هؤلاء الطاعون الذين يتعبون أنفسهم الى هذا »

« الحدّ أولئك يتولى المشترى عقابهم ... ... »

<sup>§</sup> ٣ – فرق كبير – حينة لا ينبغي تقريب التدبير من السياسة إلى هذا الحدُّ ·

<sup>– &#</sup>x27;'أوريفيد'' فى احدى قطعه – الفيلودايت التى لم تصل الينا · راجع '' أوريفيديس فراجماتنا '' طبعة فيرمين ديدو ص ٨١٠

بدون العائلة ولا بدون المملكة – و بالنتيجة فالتدبير الحقيق لا ينحصر فقط في اشه تغال المرم
 بنفسه ٠

يستطيعون جدًّا أن يكونوا مهندسين ورياضيين بل يستطيعون أن ينبغوا في هذا النوع من العلوم ولكنه لا يكاد يوجد، فيما يظهر، شاب يمكن أن يكون مدبرا . والسبب في هذا بسيط وهو أن التدبير لا ينطبق إلا على الحوادث الحزئية وأن التجربة وحدها هي التي تعرفنا إياها والشاب ليس مجرّبا لأن الزمان وحده هو الذي يوجد التجربة . ﴿ ه - يمكن أن يتساءل أيضا بهذه المناسبة كيف يصح أن صبيا يمكن أن يصير رياضيا وهو لا يمكن أن يكون حكما ولا مضطلما بقوانين الطبيعة . أفلا يمكن أن يقال إن سبب هــذا هو أن الرياضيات علوم عقلية أما علم الحكمة وعلم الطبع فانهـا لتلقى مبادئها من المشاهدة والتجربة ؟ أو لا يمكن أن يزاد على هذا أن الشبان في هذه العلوم الأخيرة لا يمكن أن يكون لهم آراء شخصية وأنهم إنمــا يكررون ما يعلَّمون إياه.أما في الرياضيات فلا شيء يخفي عليهم من الحقيقة؟ ﴿٣ ـــ و يمكن أن يقال فوق ذلك إن الخطأ بالنسبة للا ُشياء التي يعادل المرء فيها قد يقع إما في المبدأ العام الذي يتبعه و إما في الحالة الجزئية التي هو بصددها . على هــذا مثلا يمكن ان يضل إما باعتقاده أن المياه الثقيلة مضرة في الشرب و إما باعتقاده أن ماء بعينــــه يستعمله مضر بالصحة وثقيل.

التدبير لا يتناول
 التدبير ليس هو العلم لأنى أكرر أن التدبير لا يتناول
 إلا الحد الأدنى والأخير لسلم المراتب وهذا الحد هو الأمر الجزئى الذى يجب على

إنه متسق مع المناسبة - زدت هذه الكلمات لأبرر هــذا الاستطراد الذي لايظهر أنه متسق مع القبله .

٧ - حينة يكون جليا - المعنى صحيح ولكنه لا يصح أن يكون نتيجة للايضاحات السابقة .
 الحد الأدني والأخير - في حين أن العلم على ضد ذلك يطلب دائما أن يرقى الى الحدود الاعم .

المرء أن يأتيه \$ ٨ – كذلك التدبير مقابل أيضا للفهم لأن الفهم ينطبق على الحد الأدنى النهايات أى الحدود التي لامحل فيها للفكر في حين أن التدبير ينطبق على الحد الأدنى الذي بالنسبة اليه لامحل للعلم بل لمجرد الاحساس . متى أقل الاحساس فلا أعنى الاحساس بالأشياء الفردية المحضة ، بل أعنى هذا النوع من الاحساس الذي يجعلنا نشعر مثلا في الرياضيات بأن آخر عنصر في الأشكال المستوية هو المثلث الذي يضطر الى الوقوف عنده . فانه إلى هذا النوع من الاحساس ينصرف على الأكثر التدبير ولو أنه في هذا يكون نوعا مخالفا أيضا .

 <sup>﴿</sup> ٨ - الفهم ينطبق على النهايات - أى على المبادئ البديهية بذاتها التي هي عناصر كل ايضاح وليس من المكن الصعود الى ما وراءها ٠ راجع الأنولوطيقا الأخيرك ٢ ب ١٩ وكتاب النفس ك ٣ ب ٤

<sup>-</sup> هذا النوع من الاحداس - ليس تعبير أرسطو محكما على رغم ما أتاه من التخفيف · فان الإحساس لا دخل له في الرياضيات ·

## الباب السابع

فى المعادلة – مميزات المعادلة الحكيمة – أنها تخالف العلم – أنها تقنضى دائما بحثا وتقديرا – أنها ليست أيضا مصادفة ولا رأيا مجرّدا – تعريف المعادلة الحكيمة – أنها حكم قويم منطبق على ما هو نافع حقيقة – أنها يمكن أن تكون مطلقة أو مقيدة .

§ 1 — لا ينبغى أن يشتبه الفحص بالمعادلة ولو أن المعادلة فحص شيء ما . لكن ما هي مميزات معادلة طيبة حكيمة ؟ أعلم هي بنوع ما أم رأى أم مصادفة سعيدة أم شيء آخر غير ذلك ؟ ذلك ما يلزمنا درسه .

§ ۲ — بديا إنها في الحق ليست علما ما دام أنه لا حاجة بعدُ بمن يعلم الى البحث، غير أن معادلة مهما كانت طيبة وحكيمة هى دائما معادلة، وان الذى يعادل يبحث أيضا ويحسب ، كذلك لا يمكن أن يقال إن المعادلة الحكيمة هى مصادفة سعيدة ولقيا موفقة، لأن اللقيا الموفقة التي يلقاها العقل لا تقبل فكرا البتة ، بل هى شيء وقتى، أما المعادلة فان المعادل ينفق فيها على الغالب زمنا طويلا ، وانه ليقال عادة إنه اذا لزم الانسان أن يعجل بتنفيذ ما صمم عليه بعد المعادلة ، لزمه أن يعادل بأناة وإحكام ، § ٣ — إن ذكاء العقل هو أيضا شيء غير المعادلة الحكيمة فانه

<sup>-</sup> الباب السابع - في الأدب الكبرك ٢ ب ٣ وفي الأدب الى اويديم ك ٥ ب ٧

<sup>§</sup> ١ – معادلة طيبة وحكيمة – اضطررت أنأضع هذين النعتين لأحصل الكلمة اليونانية بكل قوتها ·

<sup>§</sup> ٢ – لا حاجة بعد بمن يعلم الى البحث – لأنه قد وصل الى العلة واستوفى العقل من الرضا حظه ·

٣٩ - ذكا العقل - أو حضور الذهن . واجع الأنولوطية الأخيرك ١ ب ٣٤ ص ١٨٩
 من ترجمتي .

يقرب كثيرا من اللقيا الموفقة . كذلك لا تشتبه المعادلة بجرّد الرأى . لكن لما أن الذى يسىء المعادلة ينخدع ويضل سواء السبيل فى حين أن الذى يحسنها يعادل بحسب العقل القيم يمكن أن يقال إن المعادلة الحكيمة هي نوع من التعديل والتقويم الذي ليس هو تقويم العلم ولا تقويم الرأى . بديًّا إن العلم لاحاجة به لأن يقوّم خصوصاً لأنه لا يضــل بل الحق هو تصحيح الرأى فان المرء يكون قد قرر فى عقله الشيء الذي هو موضوع الرأى ومع ذلك نظرا الى أنه لا يمكن أن تكون معادلة حكيمة بدون الفكر فيبق اذن أنها عمل فكرى للعقل لأنه ليس تقريرا تاما بعد. ومنجهة أخرى فالرأى ليس كذلك فحصا من جانب العقل فانه أشبه بتقر يرمضبوط قدر الكفاية في حين أنهذا الذي يعادل حسنا أو سيئا يفحص دائمًا شيئا ما ويوازن بالتفكير. ﴿ ٤ ﴾ وعلى جملة من القول فان المعادلة الحكيمة الطيبة هي على نوع ما تقويم للارادة وللعادلة البسـيطة . ثم لأجل فهمها حق الفهم قد يلزمنا أن ندرس أوَّلا ماهي المعادلة في ذاتها، وعلى ما ذا تنطبق . الا أن لفظ التقويم هذا يمكن أن يطلق على معان شتى ومن البيّن أن جميع هــذه الاطلاقات التي له ليست موافقة هنا . فان الفاجر والشرير يمكنهما أن يجدا بالفكر الذي يعانيانه الحل الذي تصديا الى كشفه . وبالنتيجة فمعادلتهما قد تكون مليئة بالاستقامة على رغم الشر العظيم

بجرد الرأى - كل المعانى الآتية دقيقة وفى الغالب خفية كما نبه الى ذلك جميع المفسرين • على أنها
 مع ذلك بعيدة عن الموضوع الذى يعالجه أرسطو هنا • وهــذا الاستطراد يظهر أنه غير ضرورى بقــدر
 ما هو طويل •

<sup>§</sup> ٤ – للعادلة البسيطة – اضطررت الى هــذا النكرار لوجوده فى المتن ·

إلا أن لفظ التقويم هذا – استطراد جديد، على أن المثل الذى يضربه أرسطو موضح لفكرته تمام
 التوضيح · فان الغرض الذى يقصده الفاجر ردى. ولكن فكره للوصول اليه حسن جدًا ·

الذي يجزانه عليهما . والظاهر أن نتيجة المعادلة الحكيمة يجب أن تكون دائما شيئا حسنا ما دامت المعادلة الحكيمة هي استقامة المعادلة التي تكشف الخير وتبلغه . ٥ - لكن من جهة أخرى يمكن الانسان أيضا بلوغ الخير حتى بالفكر الفاسد وأن يلقى بالضبط ماذاكان يلزم فعله بدون أن يسلك الطريق المشروع . حينئذ الحدّ الوسط فاسد و بالتبع لا يكون هـــذا هو المعادلة الحكيمة ما دام أنه ولو أن الغرض قد أصيب إلا أنه مع ذلك لم يسلك الطريق الذي كان يلزم سلوكه. ﴿ ٣ – وفوق ذلك فان هذا ينفق زمنا أكثر ممــا ينبغي في المعادلة وذاك على ضد ذلك يقرّ قراره فى لحظة مع أنهما ينجحان جميعا. وما هذه بالمعادلة الحكيمة لا من أحد الطرفين ولا من الآخر. انما هي فما يتعلق بمنافعنا الاستقامة في تمييز الغرض الذي يجب أن نرمي اليه والوسيلة التي يوافق اتخاذها والزمن الذي فيه يجب أن تُعمل. ﴿ ٦ ﴿ وَآخَرَا قد يمكن أن يقرر المرء قرارا إما بصفة مطلقة وعامة و إما بصفة خاصة لغرض جزئي. فالمعادلة الحكيمة على الاطلاق هي تلك التي ترتب سلوك الانسان وفق الغابة العليا والمطلقة للحياة الانسانيــة ، والأخرى هي تلك التي لا تترتب إلا على الغرض الجزئي الذي ترمي اليه . لكن إذا كانت المعادلة الحكيمة آية الناس أولى الفطنة والتدبير فانه ينتج من هذا أن المعادلة الحكيمة هي تقويم الحكم تقويما مطبقا على غرض نافع في نظر التدبير .

إه - لكن من جهــة أخرى - عوضا عن أن يعتزم المره الشر يمكنه أن يعــتزم الخير • بل يمكنه أن يصل اليه ولكن الوسيلة التي يتخذها ليست هي التي كان ينبغي أن ينخذها •

٩ - هــذا ينفق زمنا أكثر مما يذبغى – ملاحظات حكيمة ولكنها تطيل بلا فائدة هذه المنافشة التى
 كثرفها التكرار .

٩ - الناية العليا والمطلقة للحياة - راجع فيا سلف ك ١ ب ١ ف ٦ نظرية الخبر الأعلى ٠

#### الباب الشامن

ف الفطنة أو الفهم، وفي البلادة – الفطنة لا تشتبه بالعلم ولا بالرأى – انها تطبق على الأشياء أعيانها التي ينطبق عليها التدبير، وانها تظهر على الخصوص في سرعة الحفظ وفهم الأشياء – في الذوق السليم .

§ ١ — يمكن التمييز أيضا بين الفطنة في فهم الأشياء وبين البلادة، فهما ملكتان تحملان على تسمية بعض الناس فطنين أذكياء وتسمية آخرين بلداء ، الفطنة التي تفهم الأشياء لا يمكن بحال أن تشتبه لا بالعلم ولا بالرأى لأنه اذا لم يكن الأمر كذلك لكان جميع الناس بلا استثناء فطناء ، بيد أنه لا يمكن أيضا أن تشتبه بواحد من العلوم الخاصة ، مثلا بالطب لأنها اذن تشتغل بالأشياء التي نتعلق بالصحة ، ولا أن تشتبه بالهندسة لأنها اذن تعنى بدراسة خواص المقادير ، فالفطنة على المعنى الضيق الذي نعنيه هنا لا تنطبق أيضا على الأشياء الأزلية اللامتغيرة ولا على واحد من الأشياء التي شأنها أن تولد وتهلك ، إنها لا تنطبق إلا على الأشياء التي يقع فيها الشك والمعادلة ، § ٢ — وعلى ذلك هي تشتغل بالأشياء أعيانها التي يشتغل بها التدبير، ومع ذلك فالفطنة التي تفهم الأشياء والتدبير ليسا ملكتين متماثلتين . فان التدبير هو بنوع ما آمر — ما دام غرضه أن يأمر — بما يلزم إنيانه وما لا يلزم . أما الفطنة هو بنوع ما آمر — ما دام غرضه أن يأمر — بما يلزم إنيانه وما لا يلزم . أما الفطنة

<sup>-</sup> الباب الثامن – في الأدب الكبير ك ٢ ب ٣ وفي الأدب الى أويديم ك ٥ ب ٨

١ ف فهم الأشياء – قد زدنا هذه الكلمات لتحصيل كلمة المتن حتى فى تركيبا .

<sup>-</sup> جميع الناس – لأن كل انسان يعلم بعض الشيء أو على الأقل له من النور ما يستفيده من الرأى .

<sup>-</sup> المعنى الضيق الذي نعنيه هنا - رأيت من الواجب أن أزيد هذه الجملة ·

٢ - تشتغل بالأشياء أعيانها التي يشتغل بها التدبير - غير أن التدبير فاعلية في حين أن الفطنة تقتصر علي
 الفهم دون أن تفعل شيئا

فهى على ضدّ ذلك نقّادة محضة وتقتصر على الحكم. من ذلك ترى كيف أن فهم الأشياء يشتبه مع اجادة فهمها، وكيف أن الناس الذين يسمونهم فُطْنا هم أولئك الذين لهم فهم تام للا شياء التى تهمهم. وسمور والله الناس الذين يسمونهم فُطْنا هم أولئك الذين لهم فهم تام للا شياء التى تهمهم. وسما يقال انه فهمه وإن له به فطنة ما دام أنه يمكنه تطبيق ما لديه من العلم، كذلك الفطنة لا تنحصر إلا فى استخدام ذوقها السليم أى الرأى فى الحكم على الأشياء التى ينطبق عليها التدبير حينها يسمع المرء آخر يقولها لك والحكم عليها كما ينبغى هو اجادة الحكم فيها ، كذلك اسم والحكم عليها كما ينبغى هو اجادة الحكم فيها ، كذلك اسم الفهم أو الفطنة فى اللغة الاغريقية أى اسم هذه الملكة التى تبرر القول على أناس إنهم فُطُن حقا يجىء من اسم ادراك الأشياء الذى يظهر عند الحفظ لأننا كثيرا ما يشتبه علينا الحفظ بالفهم .

§ ع — أما ما يسمى بالذوق و يحل على أن يقال على الانسان إنه رجل ذوق سليم و إن له ذوقا فذلك هو الحكم القيم الذى يصدره رجل كامل العدالة . والدليل على ذلك أن في اللغة الاغريقية يطلق لفظان متشابهان تقريبا على الرجل العدل والرجل الذى بوقوفه على ميول الأغيار يميل الى العفو عنهم ، لأنه من العدالة ومن الترام ما ينبغى في بعض الأحوال الشعور بالرأفة التي تغفر الخطايا . والرفق الحق لا يكاد يكون إلا الذوق الدقيق القيم للرجل العدل . والذوق القيم للرجل العدل لا يدل إلا على معنى الحق .

إلى المعنين متشابهين تقريبا – اللفظان متشابهان ولكن المعنيين مختلفان جد الاختلاف . فقد
 يكون الرجل عدلا كل العدالة ولا يكون عنده من الرفق شى. . والأمثلة على ذلك ليست نادرة .

## الباب التاسع

جميع الفضائل العقلية ترمى الى غرض واحد – أنها جميعا تنطبق على الأحداث أى على الحـــدود الدنيا والأخيرة ، وانها على العموم هبات من الطبع ، وأنها لا يمكن أن تكتسب ، وأنها نتكتون وتنمو مع السنّ --الأهمية التى يجب تعليقها برأى الأشخاس المجتربين والشيوخ .

§ ١ — جميع الملكات التى جئناً على درسها أعنى الذوق السليم والفطنة أو أهلية إحسان إدراك الأشياء والتدبير والفهم ترمى الى غرض واحد، ولا ينبنى أن يكون هـذا موضعاً للاستغراب متى شوهد أنه يقال على الأفراد أعيانهم بلا تفريق إن لهم ذوقاً سلياً وفهما أو إنهم مدبرون وفطن، كل هذه الملكات تنطبق فى الواقع بلا تمييز على الحدود النهائية والأفعال الجزئية . فتى أبدى المرء حكما فى الأشياء التى هى فى دائرة التدبير فذلك أنه فطن وأنه سليم الذوق وأنه عند الحاجة يتهيأ له أن يكون رءوفا غفارا ، لأن مناحى العدالة والرعاية هى تلك التى ينحوها جميع الرجال الأخيار حقا فى علاقاتهم مع غيرهم من الناس .

<sup>-</sup> الباب التاسع - في الأدب الكبيرك ه ب ٩

إ - أهلية إحسان فهم الأشياء - تفسير الكلمة السابقة .

الفهم - هـذه الفروق ليست بالضرورة ظاهرة فى اللغة الفرنساوية كما هى فى اللغة الاغريقية ٠
 ومن الصعب مثــلا النفريق بين الفطنة و بين الفهم إلا أن يكون الفهم أوسع مدلولا ٠ ولكنه يتلخص من
 هذا ومن الايضاحات السابقة أن أرسطو لا يكاد يعترف إلا بأربعة أو خسة من الفضائل العقلية ٠

<sup>-</sup> على الحدود النهائية – انأرسطو يفسر هو نفسه هذه العبارة بأن قال إنه يعنى بالحدود النهائية الأفعال الخصوصية ، على أن هذا ظاهر المناقضة لجميع النظريات الأخرى على الفهم الذى هو ينطبق دائما و بوجه الاختصاص على الحدود الأرفع ما يكون أى على المبادئ ، و يظهر أن أرسطو يشعر فيا سيلي بهذا التناقض من غير أن يجتنبه ، ما دام أنه سيضطر الى أن يقول إن الفهم يمكن أيضا أن ينطبق أيضا على الحوادث الخصوصية ،

يتهيأ له أن يكون رموفا غفارا – هذا تكرير لآخر الباب السابق .

 ٢ > كل الأفعال التي نأتيها لا تنطبق البتة إلا على الأحداث الجزئية أي على الحدود النهائيــة وهي على الخصوص ما يجب أن يعرف الرجل الموصوف بالتدبير . الفطنة التي تفهم الأشياء شأنها كشأن الذوق السليم تختص فقط بالأشياء التي فيها يجب أن نعمل وهذا هو ما أسميه الحدود الأخيرة والنهائية. ﴿ ٣ ص أما الفهم فانه ينطبق على النهايات في كلا الاتجاهين لأن الفهم يمكن أن يسلك أيضا إلى الحدود العليا والأولى وأن ينزل الى الحدود الدنيا وذلك مالايستطيع الفكر إتيانه . حينئذ في الاستدلالات يعتبر الفهم الحدود غير القابلة للتغيير والأولى، في حين أن الفكر باشتغاله بالأحوال التي هي محلالامضاء لايعتبر إلا الحدّ الأخير أىالمكن والقضية الأخرى التي نتفرّع عن قضية أعلى منها ٠ذلك بأن هـــذه القضايا الدنيا هي الأصول أنفسها والعلل للغرض الذي يتبعه المرء في فعله ما دام أن الكلي ليس أبدا إلا نتيجة الأحداث الحزئيــة . § £ — فيلزم إذن أن يكون لدى المرء الشعور بديًّا جذه الأحداث وهذا الشعور هو الذي يكون بعد ذلك الفهم . وذلك هو السبب في أن هذه الملكات التي تكلمنا عليها يظهر أنها محض هبات من الطبع . فليس البتة الطبع هوالذي يصير المرء عالمــا

٢٥ - أى على الحدود النهائية - زدت هذا التفسير طبقا لما قد قرر فها .ضي والما سيجي.

٣ - فى كلا الاتجاهين - هذا مناقض مناقضة صريحة للذهب المقرر فى الأنولوطيقا الأخير وفى تحاب
 النفس · فعلى حسب هذا المذهب يكون الفهم ينطبق فقط على المبادئ ·

<sup>-</sup> القضية الأخرى – أي الصغرى التي تخرج من الكبرى والتي ليست إلا حالة جزئية من حالاتها ·

<sup>–</sup> نتيجة للا ْحداث الجزئية – راجع نظرية تكوين الـكليّ فىالأنولوطيقا الأخيرك ٢ ب ١ ص ٢ ٩ ٢ من ترجمتى .

إ ٤ - فان هذا الشعور - لم يستخرج أرسطو في " الأنولوطيقا الأخير" الكلى من الاحساس بمثل
 هذا الوضوح . أو بعبارة أخرى أنه هناك لم يعط الاحساس من الأهمية ما أعطاه هنا .

 <sup>-</sup> محض هبات من الطبع - وهذا فرق أساسى يفصلها عن الفضائل الأخلاقية فان هذه الأخيرة هى
 على الخصوص نتيجة العادة .

وحكيما لكنه هو الذى يعطينا سلامة الذوق ونفوذ العقل والفهم . § ه — والذى يثبت هذا هو أننا نذهب إلى حدّ الاعتقاد أن هذه الملكات تقابل الأسنان المختلفة للحياة . نعتقد أن هذه السنّ بعينها أو تلك نصيبها الفكر والحكم كما لوكان الطبع وحده فنظرنا هو القادر على أن يحبونا إياها . ومن أجل ذلك أيضاكان الفهم أصلا وغاية معا لأن هذين هما العنصران اللذان نتفرع عنهما الاستدلالات واللذان عليهما تطبق .

نتيجة أخرى من هذا هي أنه يلزم الاهتمام كذلك بإيضاحات أولى التجربة والسنّ والتدبير و بآرائهم مهما كان الدليــل لم يقم عليها كما يلزم الاهتمام بأوفى الاستدلالات قسطا من النظام، لأنهم لهم باصرة التجربة بها يستكشفون المبادئ ويرونها .

١٤ - هاك ما كنا نريد أن نقوله لإيضاح طبع الحكمة والتدبير ولنبين الأشياء التي عليها ينطبق أحدهما والآخر ولنظهر أن كليهما هو الفضيلة الخاصة بجزء مختلف من النفس.

إه - ومن أجل ذلك أيضا - يظهر أن هذه الجلة ليست هنا في محلها . ويظهر أنها تقطع سلسلة المعانى التي ستتصل ثانية في الجملة التالية .

نتيجة أخرى – هذه الجملة ردف للجملة التي قبل الأخيرة وليست ردفا للا خيرة ٠ على أن المعنى
 في غاية الاحكام ٠

باصرة التجربة – تعبير حسن جميل •

٩ - طبع الحكمة والتدبير - هذا التلخيص لا يشمل إلا فضيلتين عقليتين فى حين أن أرسطو يعدد من هذه الفضائل أكثر من ذلك .

#### البــاب العاشــــر

في المنفعة العملية للفضا الم العقاية – المقارنة بين الحكمة والتدبير – الحكمة ليس غرضها الأصلي السمادة – التدبير يبصر المرء بوسائل الوصول الى السعادة لكن في الحقيقة لا يصيره أشـــ تدكيسا في الحصول عليها – ومع ذلك فإن الحكمة والتدبير هما كالفضيلة يساعدان المرء في الحصول على السعادة بأن ينخذ لمجهوده غرضا مدوحا – في الحذق في سلوك الحياة – علاقاته بالتدبير – إنه لا تدبير بلا فضيلة .

§ 1 — قد يمكن أن يتساءل أيضا فيم تنفع هذه الكيوف ، فان الحكمة لاتعتبر البتة الوسائل التي تصير المرء سعيدا لأنها لاتحاول أن تنتج شيئا ، أما التدبير فان لديه تلك الوسائل إن شئت ، لكن لأى غرض يكون بالمرء حاجة اليه ؟ لاشك في أن التدبير يطبق على ما يكون حقا وعلى ما يكون جميلا ، وفوق ذلك على ما يكون طيبا للانسان ، وذلك بالضبط هو كل ما يجب على الانسان الفاصل أن يفعله ، لكنا لانصير بمعرفة كل هذه القواعد أحذق في تطبيقها إذا صح كما قلنا أن الفضائل ليست

<sup>–</sup> الباب العاشر – في الأدب الى أويديم ك ه ب ١٠

<sup>§</sup> ١ - فيم تنفع هذه الكيوف - يظهر أن هذه المسئلة محلولة من ذاتها . فن البديهى الغير المحتاج الى إيضاح أن الفضائل العقاية التي حدها أرسطو نافعة الانسان . إنما الذى يسأل عنه هو الوقوف على المنفعة الخاصة المتميزة لفضيلة فضيلة من هذه الفضائل . وهذا من غير شك هو الذى أراده أرسطو كما يدل على ذلك ايضاح كل هذا الباب . ولكنه لم يحرر عبارته .

الوسائل التي تصير المره سعيدا - فان الحكمة لا تزيد على أن تثقف عقله · راجع فى السياسة ك ١
 ب ٤ ص ٠ ٤ من ترجمتى الحكاية الخاصة " بطاليس" •

<sup>-</sup> أحذق فى تطبيقها - يظهر على ضدّ ذلك من جميع النظريات التي تقدّمت أن التدبير هو على الخصوص فضلة عملة .

<sup>-</sup> كانلنا - ك ٢ ب ١ ف ٣

إلا آستعدادات أخلاقية . والشأن في هــذه كالشأن في الرياضات والأدوية التي تكفل للبدن الصحة والعافية . فانها ليست شيئا ما لم تزاوَل في الواقع وما لم يصرف الكلام عليها الى جهة أنها نتائج ممكنة لاستعداد أخلاق ما . لأنت لا نكون فى الواقع أحسن صحة ولا أوفر قوّة بحجة أننا نعلم علم الطب أو علم الرياضة البدنية (الجمباز) . ٢١ – فاذا كان لا يكفى في تسمية الانسان مدبرا أن له معرفة بالأشـياء التي تكوّن التدبير ، ولكن اذا كان لاستحقاق هـذا اللقب يجب أن يكون مدبرا بالفعل فينتج من هــذا أن التدبير لا يكون نافعا شــيئا للناس الذين هم فضلاء كما هو لا ينفع الذين هم خلو منه . والواقع أنه لا يهـم أن يكون الناس مدبرين بأشخاصهم أو أن يتركوا أنفسهم تنقاد الى آراء أولى التـــدبير . فان هــــذه الطاعة لآراء الغير قد يمكن أن تكفينا كما هو الحال بالنسبة للصحة فاننا مع ما نريده لأنفسنا من الصحة لا نحملها على تعلم الطب . ٣ ٩ ـ زد على ذلك أنه يكون من الغريب أن التدبير مغكونه أنزل من الحكمة قدكان هو مديرها وسيدها . لأنه هو الملكة الفاعلة والمنتجة التي يجب أن تقود وأن تأمر في كل حالة جزئيـــة .

٢ ﴿ اَن له معرفة – واذاكان يلزمه أيضا أن يطبقها .

لا يكون نافعا شيئا – للسبب الذى سيقوله أرسطو فيا يلى . فقد يأتى المر. أفعال التدبير التي يلهمك
 إياها آخر و يلز.ك بها دون أن تكون أنت مدبرا بالذات . ولكنه لا ينتج من هذا أن التدبير غير نافع .

<sup>-</sup> أنه لا يهم – يظهر على ضدّ ذلك أن هذا من الأهمية بأرفع موضع . والا قلت مسئولية الانسان اذا لم يكن ليفعل شيئا أصلا إلا اتباعا لنصائح آخر . وان انتشبيه بالطبالذى جا، به أرسطو ليس من الضبط فى شى. . فان الطب علم وليس فضيلة .

٣ هـ قدكان هو مديرها – تتيجة غير مضبوطة بنوع ما ٠ فانه اذا كان الندبير ينطبق على أشياء غير
 الحكمة فانه يمكن أن يسير الحكمة فيا يتعلق بتلك الأشياء مع كونه أنزل درجة منها ٠

لكن لندرس عن قرب هاتين الفضيلتين ونتعمق فى هذه المسائل التى الى الآن قد وضعناها وضعا مجرّدا .

§ ٤ - بديا نقول إنهما بالضرورة مرغوب فيهما لذاتيهما ما دام أنهما كلتيهما فضيلتان لحزئى النفس كليهما واذا كانتا لا تستطيعان أن تنتجا شيئا فذلك لأنه ولا واحد من جزئى النفس هذين يمكنه أن ينتج أيضا .

و م ثم اذا تقرر أنهما تنتجان فليس كما ينتج الطب الصحة ، بل مثل ما أن الصحة نفسها تنتج الصحة ، على هذا النحو تحصل الحكمة السعادة لأنه بكونها جزءا من الهضيلة الكلية تصير الانسان سعيدا بجرد حصولها له و بأنها حالًا فيه ، و و و وق ذلك فإن العمل الخاص للانسان لا يتم إلا بفضل التدبير والفضيلة الخلقية ، فبالفضيلة يكون الغرض الذي يرمى اليه حسنا ، و بالتدبير تكون السبل التي ينبغى أن يسلكها حسنة أيضا على السواء ، ومن البين مع ذلك أن الجزء الرابع للنفس أى الجزء المغذى

<sup>-</sup> وضعا مجرّدا - إن المناقشات الماضية يظهر أنها مع ذلك عميقة إن لم تكن جلية · ومن المحتمل أن المتن قد اعتراه التغيير في هذا الموطن ·

إلى النفس كليما - أى الجرء الموصوف بالعقل والجزء الذي دون ان يكون موصوفا بالعقل كف. الأنه يطيع العقل اذا بُين له .

عكه ان ينتج أيضا – أى انهما ليسا عملين ولا فاعاين . فان الارادة وحدها هي الفاعلة .

<sup>§</sup> ه – الصحة نفسها تنتج الصحة · معنى مغلق يكاد الايضاح الآتى لا يفسره تفسيرا كافيا ·

٩ - العمل الخاص للانسان - راجع ما سبق ك ١ ب ٤ ف ١٠

ومن البين ... الجزء المغذى – هذا من الوضوح بموضع معه لم يكن له بالايضاح حاجة · زد على
 ذلك ان هذه الفكرة لا نتصل بما سبقها · راجع بالنسبة للجزء المغذى كتاب النفس ك ٢ ب ٤ ص ١٨٦ من ترجمتى ·

لا يمكن أن يكون له مثل هــذه الفضيلة . لأنه لا يتعلق البتة بهــذا الجزء السافل أن يفعل أو أن لا يفعل شيئا أيا كان .

◊٧ — أما ما قلناه آنفا من أن التدبير لا يجعل المرء أكثر إتيانا للخير وللعدل فيلزم إثبات هذا البيان بأن ناخذ بالأمور من جهة أعلى و بأن نضع المبدأ الآتى : كا أننا نقول على بعض الناس الذين يأتون الأمور العادلة إنهم مع ذلك ليسوا بعد في الحقيقة عادلين ، مثال ذلك متى اتبع أناس جميع أوامر القانون إما على رغمهم وإما بجهلهم إياها وإما لأى سبب آخر لكن لا لوجه هذه النصوص نفسها ففعلوا مع ذلك كل ما يلزم وكل ما يجب أن يفعل انسان فاضل كذلك الحال أيضا، فيما يظهر لى، يلزم أن يفعل الانسان في كل فرصة باستعداد خلق معين ليكون فاضلا على الحقيقة ، أعنى أنه يجب على الانسان أن يفعل باختياره الحروأن لا يكون عزمه مسببا إلا عن طبع الأمور ذواتها التي يأتيها ،

١٨ - وإن الفضيلة هي التي تصير هذا الاختيار ممدوحا وحسنا . غير أن كل هذا الذي يحصل تبعا لهذا الاختيار السابق لا يتعلق بعد بالفضيلة . بل إنما هو من اختصاص ملكة أخرى . وإن هذا الموضوع لحرث بالافاضة فيه حتى يزيد وضوحه .
 ١٩ - يوجد في الانسان ملكة تسمى الحذق أو الكيس ومهمتها الخاصة أن تأتى

٧ ٧ - ما قلناه آنفا - في هذا الباب ف ١

باستعداد خلق معین – أى عالماً تمام العلم بما یفعل وفی سبیل حب الخیر وحده .

<sup>§</sup> ٨ – وان الفضيلة هي التي – لم يوف أرسطو تعريف الفضيلة في موطن بأوضح مما وفاه هنا ·

ملكة أخرى – التدبير مثلا •

٩ - الحذق أو الكيس - هــذه هي ملكة جديدة لم يتكلم عليها أرسطو الى هنا وانه ليحلها محلا رفيعا . وقد اضطررت الى التعبير بكلمتين لأحصل قوة الكلمة الاغريقية . لأنى لم أجد في افتنا (الفرنسية)
 كلة تضارعها .

ما يساعد على الغرض الذي قُصد وأن تؤتى جميع الوسائل الضرورية لبلوغه . فاذا كان الغرض حسنا فهذه الملكة ممدوحة جدًا . واذا كان قبيحا فالحذق ينقلب خبثاً . من أجل ذلك عنينا بأن نقول عند الكلام على الناس المدبرين إنهم أكياس ولم نقل إنهم خبثاء ٠ ١٠٤ — إن التدبير ليس هو تماما هذه الملكة عينها . وغاية الأمر أنه لا يمكن أنب يوجد بدون هـذه الملكة . لكن التدبير \_ وهو باصرة النفس – لا يمكن أن يكون ما يجب أن يكونه بدون الفضيلة كما قلته وكما يمكن أن يشاهد بالسهولة . إنمــا استدلالات عقلنا هي التي تحتوى مبدأ الأمور التي نتمها فيما بعــد «مادمنا نقول دائما إن الشيء الفلاني هو ما يجب أن نفكر فيه وإنه فوق هذا هو في نظرنا أحسن انمكن ... ... الخ الخ » . هــذا الشيء مع ذلك في الحقيقة هو شيء كيفها اتفق كأنب يكون هو أول ما قدمت لنا الصدفة إياه . ولكن الحكم الذي يجب أن يكون لا يظهر البتة جليا جدّ الحلاء إلا للانسان الفاضل. الرذيلة تفسد العقل وتجزنا الى الخطأ في المبادئ التي يجب أن تقود أفعالنا . والنتيجة الواضحة لكل هذا هي أنه محال أن يكون الإنسان مدبرا في الواقع مالم يكن فاضلا .

١٠ ﴿ السَّمْ وَتَمَامَا هَذِهِ المُلْكَةُ عَيْمًا ﴿ لَأَنَّ التَّذِبِيرُ لِيسَ فَاعَلا ﴿ السَّمَ السَّمِ السَّمَ السَّمَالِقِي السَّمِ السَّمِ السَّمِ السَّمِ السَّمَ السَّمِ السَّمِ السَّمَ السَّمَ السَّمَ السَّمَ السَّمَ السَّمَ السَّمِ السَّمِ السَّمَ السَّمَ السَّمَ السَّمِ السَّمَ السَّمَ السَّمَ السَّمَ السَّمَ السَّمَ السَّمَ السَّمِ السَّمَ السَّمَ السَّمَ السَّمَ السَّمَ السَّمَ السَّمَ السَّمِ السَّمَ السَّمَ السَّمَ السَّمَ السَّمَ السَّمِي السَّمَ السَّمَ السَّمِ السَّمَ السَّمَ السَّمَ السَّمَ السَّمَ السَّمَ الس

بدون هذه الملكة - فانه بدونها يبق بالا فاعلية ولا فائدة -

التدبیر وهو باصرة النفس – تمبیر ربما کان متکلفا بعض الشی، قد استعمله أفلاطون وكرره أرسطو أكثر من مرة .

<sup>-</sup> كما قلته - آنفا في هذا الباب عينه ف ٣٠

ما دمنا نقول ... – هذا ابتدا. تدلیل لم یتمه أرسطو . وهذا كقیاس الفعل راجع كتاب الحركة
 ف الحیوانات ب ۷ ص ۲۰۵۸ من ترجمتی .

الرذيلة تفسد العقل ... - مبادئ عجيبة كلها أفلاطونية .

<sup>–</sup> والنتيجة الواضحة – نتيجة ليست لازمة لمــا تقدمها . وربما كان المتن مشوشا في هذه النقطة أيضا .

## البأب الحادي عشر

فىالفضائل الطبيعية — الفضائل التى نتلقاها عن الطبع ليست على المعنى الخاص فضائل ما لم يترها العقل ونقوها بعادة اختيارية — نظرية سقراط على طبع الفضيلة حقة فى جزئها باطلة فى الجزء الآخر — الفضيلة لا يمكن أن تشتبه بالعقل ولكن لا فضيلة بدون عقل — التدبير هو مع ذلك أسفل من الحكمة وهو لا يعمل إلا لها .

§ 1 — هـذه الاعتبارات ترجعنا الى درس الفضيلة من وجهة نظر جديدة . يمكن تفصيلها الى فضيلة مكتسبة والى فضيلة طبيعية أو غريزية وسيرى أن نسب الأولى الى الثانية توشك أن تكون هى النسب عينها بين التدبير والكياسة . وهذان النوعان من الفضيلة ليسا متماثلين ولكنهما متشابهان . وهذا هو أيضا نسبة الفضيلة التى يلهمنا الطبع إياها الى الفضيلة بمعناها الخاص . كل الناس يظن فى الواقع أن كل واحدة من كيوفنا الأخلاقية توجد فينا على قدر ما بتأثير الطبع وحده . وعلى ذلك فنحن مستعدون لأن نصير عدولا وعادلين وحكاء وشجعانا ولأن ننمى فى نفوسنا فضائل أخرى منذ أول لحظة من مولدنا . لكننا مع ذلك لا نزال نطلب منها شيئا تحر أيضا أعنى الفضيلة بالمعنى الخاص . نريد أن جميع هذه الكيوف تكون لنا على نحو غير ما أودعه فينا الطبع من حيث إن الاستعدادات الطبيعية يمكن أن توجد

<sup>-</sup> الباب الحادي عشر – في الأدب الكبيرك اب ٣٢ وفي الأدب الى أو يديم ك ٥ ب ١١

إ - فضيلة مكتسبة - ربما يمكن أن يقال إنها هى الفضيلة الاخلاقية . وان الفضيلة الطبيعية هى الفضيلة العقلية وليس التمييز هنا قاطعا ، وغاية الأمر أن أرسطو يريد أن يقول إن للفضيلة جز أين مختافين : الاستعداد الذى يؤتينا الطبع إياه ، والكيف الذى تكسبنا إياه العادة . راجع ما سيجى. وما قد سلف ك ٢ ب ١ ف ٣

ولكنهما متشابهان – هذا التقريب، فها يظهر، لا يجعل الفكرة أجلى مما هي .

الفضيلة بمعناها الخاص – لأن الفضيلة في أصلها إرادية ولا حيلة لنا في الاستعدادات التي تجيئنا
 من الطبع وحده .

في الأطفال بل في الحيوانات . لكن لكونها محرومة من مساعدة الفهم فهي تكاد تشبه أنها ماكانت إلا للضرر . وأقل مشاهدة تكفى في رؤية هـــذا وفي الاعتراف بأن حالها كحال جسم ثقيل جدا إذا مشى دون أن يبصر يمكن أن يسقط أشد السقطات لأن النظر يعوزه . ؟ ٣ — لكن متى كان الفاعل موصوفا بالفهم فمن ثم يتغير حاله تغيرا شديدا في طريقة فعله ، و إن استعداده الأخلاق مع بقائه على ماكان يصير فضيلة بمعنى الكلمة الخاص . حينئذ يمكن أن يقال بناء على ذلك إنه كما هو الحال بالنسبة لهذا الجزء من النفس الذي ليس حظه إلا الرأى المجرد يوجد ملكتان متميزتان : الكيس والتدبير، كذلك توجد اثنتان أيضا بالنسبة للجزء الخلقي إحداهما التي هي الفضيلة الطبيعية والغريزية المحضـة ، والأخرى التي هي الفضيلة بالمعني الخاص وهذه الفضيلة العليا لا تحصل بدون التبصر والتدبير. ﴿ ٣ ﴿ مِنْ أَجِلُ ذَلَكُ زعموا أن جميع الفضائل العقلية ليست في حقيقة الأمر إلا أنواعا مختلفة من التدبير. ولقدكان سقراط في تحاليله محقا بالجزء مبطلا بالجزء، فقد انخدع إذ ظن أن جميع الفضائل ليست إلا أنواعا مختلفة للتدبير ولكن كان محقا في قوله إنها لا توجد بدون التــدبىر والتبصر . ﴿ ٤ بــ والذي شبت هــذا هو أنه متى أربد اليوم تعريف

٢ - متى كان الفاعل موصوفا بالفهم - وحرَّ الارادة . راجع فياسبق نظرية الارادة ك ٣ ب ٢ ف ١ و ٣ - ولقد كان سقراط في تحاليله محقا بالجزء مبطلا بالجزء - ربماكان من الصعب على أن أقول بالضبط الى أية محاورة مر محاورات أفلاطون يشير أرسطو . إن مسئلة طبيعة الفضيلة هي مبسوطة على الخصوص في "مينون" وفي " الجهورية " ك ٤ ولكني لا أجد الرأى الخاص الذي ينقده هنا أرسطو . كذلك لا أجده في مذكرات " المحميون " على سقراط . وليس من المحتمل مع ذلك أن يكون أرسطو قد المخدع . فيجب اعتبار هذه النظرية التي ينسبها أرسطو هنا الى سقراط احدى نظرياته .

الفضيلة بأن يقال إنها عادة خلقية لا يتأخر عن أن يزاد على ذلك ما هو متعلق هذه العادة أى العادة المطابقة للعقل المستقيم . وليس معنى المطابقة للعقل المستقيم إلا المطابقة لاتدبير، وبهذه المثابة يظهر أن كل الناس قد تبينوا بنوع ما أن هذا الاستعداد الحلق الذي هو مطابق للتدبير هو الفضيلة الحقة . ﴿ ٥ — ومع ذلك يلزم التوسع في هـذا التعريف بتعديله . فإن الفضيلة ليست فقط الاستعداد الحلق الذي هو مطابق للعقل القيم بل هي أيضا الاستعداد الحلق الذي يطبق العقل القيم الذي له . وإني أكرر أن العقل القيم من هـذه الجهة هو التدبير . وعلى جملة من القول فإن سقراط كان يرى أن الفضائل كانت كلها أنواعا محتلفة للعقل، لأنها على رأيه جميعها أنواع من العلوم، وأما نحن فإنا نرى أنه لا فضيلة إلا مقترنة بالعقل .

٩ - يبقى إذن واضحا بناء على كل ما قيل آنفا أنه لا يمكن الانسان أن يكون بالمعنى الخاص طيبا بلا تدبير، وأنه لا يمكنه أن يكون مدبرا بلا فضيلة خلقية .
 هذه الاعتبارات تفيدنا أيضا فى الحكم على هذه النظرية التي تقرر « إن الفضائل

<sup>–</sup> المطابقة للعقل المستقيم – هذا هو التعريف الذي اختاره أرسطو وسطره في ك ١ ب ٤ ف ١ ٤

<sup>§</sup> ٥ – أنواع من العلوم – لم يكن لسقراط، فيا يظهر، هذه الفكرة التي ينسبها اليسه أرسطو.
فانه في " مينون" مثلا يقرر أن الفضيلة ليست علما ما دامت لا تعلم. وهذا المذهب بعينه ظاهر
في " فروطاغوراس" وفي محاورات عدمة.

أما نحن - يرى فرتش فى طبعة "الأدب إلى أو يديم أن معنى ذلك "نحن المشائين" .

إلا مقترنة بالعقل – الفرق الذي يريد أرسطو أن يقرره بين مذهبه ومذهب أستاذه هو أن العقل
 على رأيه ملكة متميزة عن الفضيلة وهو الذي يسيرها

٦ - فى الحكم على هـــذه النظرية - من المحتمل أن تكون هى نظرية أفلاطون التي لم يصرح بهــا
 فى محاوراته التي وصلت الينا .

« يمكن أن تكون منفصلة بعضها عن بعض ما دام أن فردا واحدا بعينه مهما كانت » « مواهبه الطبيعية لا يجمع البتة بينها جميعا وبلا استثناء . وأنه يمكن أن تكون له » « إحداها دون أن يكون قد حصل على الأخرى بعد » . يلزم القول بأن هذا التنبيه صادق بالنسبة للفضائل الطبيعية المحضة، ولكنه ليس كذلك بالنسبة لتلك الفضائل الأخرى التي تجعل أن الانسان الحائز لها يمكر. \_ أن يسمى طيبا مطلقا، لأن هذا الانسان سيكون له جميع الفضائل حينما يكون له التـــدبير الذي هو وحده تشملها جميعاً · ﴿ ٧ – من المحقق إذن أن هـــذه الفضيلة السامية ولو لم تكن عمليــة في شيء في الحياة فهي ضرورية انا ما دام أنها هي الفضيلة الخاصة بجزء من أجزاء النفس وأنه ليس لارادتنا اختيار فكرى بدون التدبير الذي لا يوجد بدون الفضيلة ما دامت هذه هي الغرض نفسه الذي يجب أن نرمي إليه وما دام التدبيرهو الذي يجعلنا نفعل كل ما يلزم لبلوغ هذا الغرض . ﴿ ٨ ﴿ وَاكْنُ مَهُمَا كَانَ التَّدبيرُ نَافَعًا فانه لا مكن أن يقال عليه إنه متسلط على الحكمة تسلط السيد وعلى هـــذا الجزء من نفسنا الذي هو أحسن منه ، بل شأنه شأرب الطب فانه هو أيضا لا يتصرف

الذي هو وحده يشملها جميعا - هذا يناقض، فيا يظهر، ما قبــل آنفا جوابا على نظريات سقراط.

٧ - بجز. من أجزا. النفس - لا بالجز. العاقل بل الجز. الذي يمكنه أن يطبع العقل .

<sup>§</sup> ۸ – يتسلط على الحكمة – من الغريب أن أرسطو هنا يسند إلى الحكمة المركز الأعلى وعلى الأقل من وجهة النظر الأخلاقية ، إنه يجث على الخصوص الجهة العملية وقد صرح أن الحكمة لا تفيد شيئا في العمل في الحياة فكان من الظاهر أن يضعها في درجة أنزل ، ولكن لما كانت الحكمة نتعلق بأعلى ملكات الفهم فهو يضعها فوق الندبير ولو أنها لا عمل لها في المجرى العادى للا شياء ، إنه ليرى "أنقزاغور" أغلى مكانة من "بركليس" .

أغلى مكانة من "بركليس" .

فى الصحة تصرف السيد، وبدون أن يستخدمها يقتصر على استكشاف الوسائل التى تكفلها لنا . فوظيفته هى أن يؤتى بعض العلاج للوصول إلى الصحةولكنه لا يؤتى الصحة نفسها . وآخرا فان إسناد هذه الرفعة للتدبير هوكما لو زُعم أن السياسة تأمر حتى الآلهة بحجة أنها هى التي تأمر بكل ما يقع بلا استثناء في انملكة .

لا يتصرف فى الصحة تصرف السيد -- ربما كان الأوفق أن يقال: "فى استعال الصحة" كما يؤيده ماسيلى . فإن الطب يكتفى إعادة الصحة . وعلى الانسان بعد ذلك أن يستعمل القوى التي آتاه الطبيب إياها على ما يهوى .

لا يؤتى الصحة نفسها - إيضاح لما سبق وتأبيد له .

# الكتاب السابع نظرية عدم الاعتدال واللذة

## الباب الأول

موضوع جديد للدرس – الرذيلة – عدم الاعتدال والبهيمية – الفضيلة المضادّة للبهيمية هي بطولة توشك أن تكون قدسية – كلمة الاسبارتيين – النمط الذي يتبع في هـذه البحوث الجديدة بديا عرض الوقائع والآراء المقبولة على الوجه الأعم ثم مناقشة المسائل الخلافية – في الاعتدال والثبات على المكروه – رأى مقبول في هذا الموضوع .

§ 1 — على أثركل ما تقدّم يلزمنا القول صادرين عن بداية أخرى لبحوث جديدة انه يوجد ثلاثة أنواع من الشَّعَب ينبغى على الخصوص اجتنابها فى الأمور الأخلاقية : وهى الرذيلة، وعدم الاعتدال الذى لاضابط له، والجفاء الذى يسقط بنا إلى مستوى البهائم ، و إن ضدّى اثنين من هذه الثلاثة الحدود هما فى غاية الوضوح : فمن جهة الفضيلة هى ضدّ الرذيلة، ومن جهة أخرى الاعتدال الذى يكفل لنا ضبط أنفسنا هو ضدّ عدم الاعتدال الذى ينزعه منا ، أما الملكة التى هى

<sup>-</sup> الباب الأوّل - في الأدب الكبر ك ٢ ب ٦ و ٧ و ٨ وفي الأدب الي أويديم ك ٦ ب ١

١ - الجفاء الذي يسقط بنا - يظهر أن هذا الجفاء ربما كان داخلا في عموم المعنى العام لعدم
 الاعتدال لأنه آخر افراط فيه .

الى مستوى البهائم - اضطر رت الى التعبير عن اللفظ اليونانى بجملة .

<sup>-</sup> الذي يكفل لنا ضبط ... - اضطررت أيضا الى التعبير عن اللفظ اليوناني بجملة .

ضد الجفاء البهيمى فأليق اسم بها هو أن نسميها فضيلة فوق إنسانية باسلة وقدسية . وتلك هى على التحقيق فكرة '' هومير وس '' في إحدى قصائده إذ يمثل '' فريام '' يمدح فضيلة '' هكتور'' ويقول فيه :

"إنه كان أشبه ما يكون بابن بعض الآلهة من أن يكون ابنا لبعض الناس " .

فلئن صح كما يقال أن الناس يَرْقُون الى صف الآلهة بفضيلة معجزة، يكون ذلك بداهة باستعداد خُلُق من هذا القبيل يمكن أن يعتبر هو المقابل بالتضاد للجفاء البهيمى الذي تكلمنا عليه . ذلك في الواقع بأن الرذيلة والفضيلة ليستا من متعلقات البهيمة كما أنهما لا يتعلقان بالله . ولئن كان هذا الاستعداد القدسي هو فوق الفضيلة العادية فان الحفاء البهيمي هو أيضا شيء مخالف جدّا للرذيلة نفسها . ٢ ٢ لا شك في أنه من النادر أن تجد في الحياة إنسانا قدسيا على نحو التعبير الذي يؤثره الأسپرتيون إذ يقولون عادة عند الكلام على أحد يعجبون به كثيرا ووإن هذا رجل قدسي " . لكن الرجل البهيمي الوحشي المحض ليس أقل ندرة بين الناس ، ولا يكاد يصادف الا عند المتوحشين ، وقد يكون هذا الجفاء البهيمي أحيانا نتيجة أمراض أو عاهات ، وقد يخصون بهذا الاسم المهين الناس الذين رذائلهم نتعدى الحدود .

٣ – وسوف نتكلم فيا بعد بعض كلمات على هذا الاستعداد المشئوم . ولقد

فضيلة فوق انسانية – يظهر أن في هذا القول غلوا اذا لم ينظر إلا الح الرذيلة المقابلة لهذه الفضيلة .
 راجع هومير وس الالياذة النشيد ٢٤ البيت ٥٠٦

البيمة ... بالله - راجع الفكرة المائلة لهذه في السياسـة ك ١ ب ١ ف ١٢ ص ٩ من ترجمتي
 الطبعة الثانية .

التعبيرالذي يؤثره الأسپرتيون – يذكر أفلاطون هذا التعبير في "مينون" ص٢٣٠ من ترجمة كوزان.
 ٣ – سوف – في هذا الكتاب عينه ب ه

سبق بن الكلام على الرذيلة فلم يبق علينا هنا إذن إلا أن نبحث عدم الاعتدال والرخاوة والفجور مقابلين بها الاعتدال الذي يذلل الشهوات والثبات الذي به يكون الصبر على كل شيء وسنجمع بين هذين البحثين، لأنه لا ينبغي الاعتقاد بأن كل واحد من هذه الاستعدادات حسنها أو قبيحها يشتبه تماما بالفضيلة والرذيلة والما أنها من نوع مخالف لها تمام المخالفة . ﴿ ﴿ وَقَيْ هذا يلزم أن يكون العمل كافي سائر البحوث الأخرى بأن يبتدأ بتقرير الأحداث كما تشاهد، ثم بعد وضع المسائل التي تثيرها يجب التوجه الى ايضاح الآراء المسلمة على العموم في أمر هذه الشهوات على هذا النمط ، فان لم يمكن تسجيل جميع الآراء فلا أقل مر تعيين أكثرها والرئيسة منها . لأنه متى حُلّت النقط الصعبة حقيقة ولم يبق بعد إلا النقط المسلم بها عند جميع الناس، أمكن اعتبار الموضوع واضحا على قدر الكفاية .

§ ٥ — على هدا فمن المسلم أن الاعتدال الذي يضبط النفس، والثبات الذي يعرف كيف يحتمل كل شيء هما بلا جدال كيفان صالحان وحقيقان بالاحترام وعدم الاعتدال، والرخاوة على ضد ذلك هما كيفان قبيحان ومذمومان وعدم جميع الناس أيضا أن الانسان المعتدل الذي يضبط نفسه هو في آن واحد الانسان المستمسك دائما بالعقل ، في حين أن عديم الاعتدال هو أيضا الانسان الذي يخرج على العقل وينكره . فان عديم الاعتدال يترك نفسه تملكها شهوته وهو عالم بأن

سبق بنا \_ فی مجری هذا المؤلف عند تحایل الفضائل وأضدادها .

<sup>§</sup> ٤ – كما في سائر البحوث الأخرى – هذا هو النهج العام لأرسطو ·

<sup>-</sup> الأحداث كما تشاهد - أو ربماكان بعبارة أخرى " كما يحكم عليها العوام" •

إن الذي يضبط نفسه ... - يعرف كيف يثبت على احتمال - تعبير عن كلمات المتن بجملة .

ما يفعله هو إثم . أما الانسان المعتدل الذي يعلم أن الرغبات التي تحيط بقلبه رديئة فإنه يتتي مطاوعتها بفضل العقل . و إن الناس يعتبرون أيضا الرجل الحكيم معتدلا وحازما . لكن هنا ينقطع الوفاق في الرأى، فاذا كان البعض يعترفون بأن الانسان الحازم المعتدل هو حكيم تماما فان آخرين ليسوا من هذا الرأى . كذلك اذا كان البعض يسمون الفاجر عديم الاعتدال وعديم الاعتدال فاجرا بلا فرق ، فإنه يوجد البعض يسمون الفاجر عديم الاعتدال وعديم الاعتدال فاجرا بلا فرق ، فإنه يوجد آخرون يرون بين هذين الخلقين بعض المغايرة . و ح أما التدبير فيقال عنه أحيانا إنه لا يجتمع مع عدم الاعتدال ، وأحيانا يسلم بانه من المكن أن أناسا مدبرين أكياسا حذقة يخلون بين أنفسهم و بين عدم الاعتدال ، وآخرا فان وصف عديمي الاعتدال هذا يكن أن يطلق أيضا على أولئك الذين لا يعرفون أن يضبطوا غضبهم ولا طمعهم ولا شرههم .

### تلك هي أشهر الآراء في هذا الموضوع .

ينقطع الوفاق في الرأى – هذا الخلاف وارد على فرق غاية في الدقة .

بعض المغايرة - ذلك بأن ليس لدى الفاجر نزاع أخلاقى قبل الخطيئة · أما عديم الاعتدال فانه
 على ضد ذلك يشعر بأنه يعمل الشرويقاوم بقدر ما يستطيع ·

٦ أما الندبير – مسئلة أخرى دقيقة وربماكانت لا تستأهل البحث فيها بهذا التبسط .

#### الباب الثاني

إيضاح عدم الاعتدال – يكون الانسان عديم الاعتدال وهو عالم أنه كذلك – تفنيد سقراط اذ يقرر أن الرذيلة ليست البته إلا نتيجة الجهل – ردود على هـذه النظرية – فروق متنوعة بين الاعتـــدال وعدم الاعتدال المطلق الاعتدال على حسب الأحوال – "وينوفوتيم سو فوكل" • أخطار السفاسط – فى عدم الاعتدال المطلق والعام – خاتمة المسائل الاولية فى عدم الاعتدال .

§ 1 — المسئلة الأولى التي يمكن وضعها هنا هي معرفة كيف يمكن أن انسانا يترك نفسه لعدم الاعتدال وهو صحيح الحكم على ما يفعله ، حق أنه قد يقرّر أحيانا أنه لا يمكن أن يكون عديم الاعتدال عالما حقا ما يفعل ، لأنه ووكما كان يعتقد سقراط " يكون فوق الطاقة أن يتسلط الانسان على العلم و يجرّه الى درك هو أولى بأخس عبد ، ولقد كان سقراط ينقض على الاطلاق ذلك الرأى القائل بأن عديم الاعتدال يعلم بالضبط ماذا يفعله ، حتى أنكر إمكان عدم الاعتدال نفسه بحجة أنه لا أحد يسلك عالما غير سبيل الخير الذي يعلمه ولا يحيد عنه إلا لسبب الجهل ، لا أحد يسلك عالما غير سبيل الخير الذي يعلمه ولا يحيد عنه إلا لسبب الجهل ،

<sup>-</sup> الباب الثاني - في الأدب الكبيرك ٢ ب ٨ وفي الأدب الى أو يديم ك ٦ ب ٢

إ ١ – المسئلة الأولى – هـــذه فى الواقع مسئلة من أهم المسائل و إنهـا متعلقة بالعناصر الأخفى
 ما يكون والألصق ما يكون بالطبع الانسانى .

<sup>-</sup> سقراط - هذی احدی النظریات العادیة - والخطیرة فی أفلاطون . یعود البها عشرین کرة . فان الرزیلة علی رأیه لا اختیاریة ولا مصدر لها الا الجهل . اذ لا أحد یفعل الشر باختیاره . راجع علی الخصوص "فروطاغوراس" ص ۹ ۸ و ۶ ۱۰۰ و "مینون" ص ۹ ۵ ا و ۲ ۲ ۲ و "القوانین" ج ۲ ك ۹ ص ۱ ۲ ۲ و السفسطائی ص ۹ ۹ ا و "طهاوس" ص ۲ ۳۲ من ترجمة کوزان .

٢ - مضاد صريح التضاد - الحق لأرسطوضد أفلاطون . فلا شك فى أنه توجد حالات تكون فيها الرذيلة لا يمكن أن تنسب الا الى الجهل ولكن فى أكثر الحالات الرجل الذى يترك نفســـه الى الرذيلة

حتى مع انسليم بأن شهوة عدم الاعتدال هذه هي نتيجة جهل فقط فمن اللازم أن يحاوَل إيضاح هــذا النمط الخاص للجهل الذي يقال عنه هنا ، لأن من البديهي أن عديم الاعتدال قبل أن تعميه الشهوة التي يجدها لايظن أنها محل العذر . ١ ٣ - من الناس من يقبلون بعض نقط من نظرية سقراط و بعض آخر لا يتفقون فيه معه . يقولون مع سقراط <sup>وو</sup> نعم إنه لا يوجد فى الانسان شيء أقوى من العلم " . ولكنهم لا يوافقون على أن الانسان لا يسلك أبدا سبيلا ضـــّـد ما يظهر له أنه الأحسن . واعتادا على هذا المبدأ يقررون أن عديم الاعتدال حينما تستهو يه اللذات التي لتسلط عليــه لا يكون في الحقي له من العلم شيء وليس له الا الرأى المجرّد . ﴿ ﴿ لَكُنَّ عَلَيْهِ اللَّهِ ال اذا صح كما يقال أنه الرأى لا العلم، اذا لم يكن إلا إدراك ضعيف لا إدراك قوى من جانب العقل يصارع فينا الشهوة، كما يتفق لنا في التردّد وفي حيرات الشك يجب أن يغفر لعديم الاعتدال أنه لم يعرف أن يقاوم الرغبات الشديدة التي 'نتنازعه، في حين أنه لا يسمح بالرأفة في سوء الحلق ولا في أي أمر من الأمور التي هي في الواقع حقيقة باللوم . § ه — وإنمــا التدبير هو الذي يقاوم حينئذ لأنه هو أقوى جميع

يعلم حق العلم أنه يفعل الشر ومع ذلك فهو لا يلجم شهوته · على أن نظرية أفلاطون تظهر الاحترام السامى الذى يشعر به نحو الطبع الانسانى · انه يظنه غير أهل للسقوط متى عرف ·ا الخير وما الفضيلة · وان أرسطو فيا سيلى فى آخر الباب النالث سيعود الى أن يبر ربالجزء نظرية أفلاطون ·

٣ - ومن الناس - من الصعب أن نعين بالضبط أى الفلاسفة يعنى أرسطو بهذه الاشارة وربما كان
 يعنى (١٥ كسينوقراط ٬٬ أو (١سپيزيپ٬ ٠٠)

الرأى المجرّد – هذا في الواقع رجوع الى نظرية سقراط.

 <sup>\$ =</sup> يجب أن يغفر - يجد أرسطو أن التعديل الذي أدخل على مذهب سقراط يدعو إلى تسامح مبالغ فيه فيا يتعلق بالرذيلة • والواقع أن المر. يكون خفيف الاجرام متى كان العقل لا يستطيع أن يرى الخطيئة بغاية الوضوح •

الفضائل فينا . ولكن هـــذا لا يمكن تأبيده لأنه ينتج عنه أن الانسان الواحد بعينه يكون حكمًا وعديم الاعتدال معا، وما من أحد يريد أن يدعى أن رجلا مدبرا وحكمها يمكن أن يأتى مختارا الأفعال الأشد إثما . أزيد على هذا أنه قد وضح فيما سبق أن الرجل المدبر يبين خلقه على الخصوص في العــمل وأن له فوق ذلك جميع الفضائل الأخرى عند ما تحضره الحدود الأخيرة أي الحوادث الجزئية. ﴿ ٣ ـــ وفوق ذلك إذا لم يكن الانسان معتدلا حقا إلا بشرط أن ينفعل بالرغبات الشديدة السيئة التي تصارعه؛ فينتج من هذا أن الانسان الخليق بلقب الحكيم لا يمكن أن يكون معتدلا بالشهوات الشديدة ولا بالشهوات القبيحة . ومع ذلك فان هذا شرط ضرورى لأنه إذاكانت هذه الشهوات صالحة فالميل الطبعىالذى يمنع من اتباعها سيئ؛ وبالنتيجة يمكن أن يقــال إن الاعتـــدال (العفة) ليس مجودا في جميع الأحوال بلا استثناء . ومن جهةِ أخرى إذا كانت الشهوات ضعيفة وليسـت قبيحة فلا شيء من الجميـــل في قمعها ، كما أنه إذا كانت قبيحة وضعيفة فلا شيء مر. \_ القوى" في تذليلها . ٧ = إذا كان الاعتدال أو ضبط النفس يجعل الانسان يثبت غير مضطرب في كل رأى بعزمه في عقله ، فإن هــذا الكيف بنقلب قبيحا إذا كان مثلا يجعلنــا

إه - حكيا وعديم الاعتدال - " حكيا " يعنى الرجل الذي يعلم ماذا يفعل في اللحظة عينها التي هو فيها عديم الاعتدال .

<sup>-</sup> قدوضح فها سبق - راجع ك ٦ ب ٢ و ٤

٦ - الخليق بلقب الحكيم - اعتراض وبماكان دقيقا والغرض منسه إثبات أن الحكيم لا حاجة
 به الى أن يكون معتدلا وليس كذلك .

إذا كان الاعتدال – هذه مسائل دقيقة أخرى •

نتمســك حتى برأى باطل . وبالمقابلة إذاكان عدم الاعتــدال يخرجنا دائمــا عن عزيمتنا التي عزمناها فيتفق أحيانا أن يكون عدم الاعتدال مجودا . مثال ذلك مركز ونيوفتولم" في وفيلو قليط سوفكل" وانه يلزم حمده على عدم استمساكه بالعزم الذي ألهمه ووأوليس "إياه لأنالكذب يؤلمه ألما شديدا. ﴿ ٨ – أكثر من هذا أن التدليل السفسطائي متى بلغ به الحال الى الحدعة بالكذب لا يزيد على أن يثير الشك في عقل السامع . ان السفسطائيين يتعلقون باثبات المشكلات ليثبتوا عظيم حذقهم متى نجحوا في إثباتها . غير أن التدليل الذي يأتونه لا يصير الا مدعاة للشك والحبرة لأن الذهن حينئذ يقف مقيدًا بنوع ما لعدم استطاعته أن يسكن الى نتيجة لا تلائمه، ولعدم استطاعته كذلك أن يخطو خطوة الى الأمام لأنه لا يعرف كيف ىنقض الدليل الذي قدموها ٠ ٩ ٩ – فانه يمكن إذن بالتدليل مهذه الطريقة الوصول الى هــذا الاشكال : أن سوء التفكير ممزوجا بعدم الاعتدال هو فضــيلة . ولكي أوضح ذلك أقول: إن عديم الاعتدال الذي قد أعمته الرذيلة التي نتسلط عليه يفعل ضدّ ما يفكر تماما . فإذا فكرأن بعض الأشياء الحسنة في الواقع قبيحة وأنه بالنتيجة لا ينبغي له إتيانها فانه في الواقع يعمل الحسن لا القبيح . ﴿ ١٠ ﴿ وَمِنْ جَهَةَ نَظُرُ أَخْرَى أَنْ الانسان الذي يعمل تبعا لاعتقاده الثات والذي تتعقب اللذة بمحض اختيار إرادته

<sup>-</sup> مركز ''نيوفتوليم'' - راجع ''فيلوقليطالمسوفوكل'' البيت ٢٥ ه ص ٣٠٩ من طبعة فيرمين ديدو. ﴿ ٨ - التدليل السفسطائى - هذه الفكرة لا نتصل مباشرة بما قبلها وتبق غامضة • ولا شك فى أن أرسطو يريد أن يقول ان الاستدلال الذى يجريه السفسطائى لا يصح الا لزيادة حيرته فهو لا يستنيربه • ﴿ ٩ - سو، التفكير ... فضيلة - لأنعديم الاعتدال يعد معذورا بسو، التفك الذى هو وحده سب ضلاله •

الحسنة في الواقع قبيحة – هذا نوع من سوء النفكير يجر الى حسن الفعل باتقاء ما يظن سوءا .
 ١٠ ﴿ ١٠ ﴾ الانسان الذي يعمل تبعا لاعتقاده – هذا الاعثر الص الموجه الى مذهب أفلاطون خطير فَان

يمكن أن يظهر أنه أعلى من الانسان الذى لا يبحث عن اللذة تبعا لتفكير بل بجرد تأثير عدم اعتداله . لاشك فى أن شفاء الأقول أسهل لأنه يمكنه أن يغير وجهته ، لكن عديم الاعتدال الذى لا يضبط نفسه مصداق المثل السائر عندنا : " إذا كنت تفهق بالماء ففيم تشرب أيضا ؟ "فان كان قد فعل تبعا لاعتقاد فيمكنه الكف عن فعل هذا الذى يفعله بأن يغير اعتقاده ولكنه فى فرضنا ذو اعتقاد ثابت صريح ومع ذلك هو يفعل ضد ماكان ينبغى . \$ ١١ - وآخرا إذا أمكن الاعتدال وعدم الاعتدال أن يكونا بالنسبة لكل نوع من الأشياء فحاذا ينبغى أن يفهم من أن يقال على انسان بصيغة مطلقة إنه عديم الاعتدال ؟ لأنه لا أحد يمكن أن يجع بين جميع أنواع عدم الاعتدال المكنة بدون استثناء . ومع ذلك نقول بصيغة مطلقة على بعض الناس أنهم عديم الاعتدال .

١٢ - تلك هى المسائل المختلفة التى يمكن أن تعرض هنا فمنها ما ينبعى أن يحل ومنها ما يجب تركه فى ناحية لأن حل شك يتنازع فيه لا ينبغى أن يكون إلا استكشاف الحق .

الانسان الذى يعمل الدوء عالماً به يكون خيراً من الذى يعمله بمحض الجهـــل إذا كان العـــلم كما يقال هو الفضيلة كلها · لأن الشرير إذن عنده العلم فى حين أن الآخر لا يعلم حتى ماذا يصنع · وهذا هو ما يصيره غير أهل للغفرة فى نظر سقراط ·

مصداق المثل السائر عندنا – ليس يرى جليا كيف ينطبق هنا هذا المثل .

إلا الله الاعتدال والاعتدال لا ينطبقان
 إلا على نوع من الأشياء محدود جدا . واجع ك ٣ ب ١١ ف ٣

<sup>§</sup> ۱۲ – ما یجب ترکه فی ناحیة – وعلی ذلك فأرسطو یقضی علی بعض هذه المسائل ولا براها جدیرة 
بأن تناقش . ولا شك فی أن السبب فی ذلك أنها أدق مما ینبغی .

<sup>–</sup> استكشاف الحق – وان هذه المسائل لا تؤدّى الى هذا الاستكشاف الذي هو المهم وحده •

#### الباب الشالث

هل يعلم عديم الاعتدال الخطيئة التي يرتكبها؟ هل ينطبق عدم الاعتدال على كل شي.؟ أم هل ينطبق فقط على أمور من صنف معين ؟ بالبديهية الخطيئة أعظم خطورة متى كان مرتكبها عالماً بها – إيضاح الخطأ الذى يقع فيه عديم الاعتدال – يجوز أن يعرف القاعدة العامة دون أن يعرفها فى الحالة الجزئيـة التي فيها يفعل و يطبقها عليها – قياس الفعل – عديم الاعتدال لا يعرف إلا الحد الأخير ولا يعرف الحدالكلي – التركية النائية لنظريات سقراط الذي يعتقد أن الانسان لا يفعل الشر إلا بسبب الجهل .

§ 1 — النقطة الأولى التي يلزم ايضاحها هي البحث فيا اذاكان عديم الاعتدال يعلم أو لا يعلم ما ذا يفعل . واذاكان يعلمه فكيف يعلمه . ثم نقرر بالنسبة لأى شيء يمكن أن يكون الانسان معتدلا وعديم الاعتدال،أعنى أن أقول هل هذا بالنسبة الى كل نوع من اللذة والى كل نوع من الألم؟ أم هل هو بالنسبة الى بعض لذات وبعض آلام معينة ؟ هل الاعتدال الذي يذلل الشهوات والحزم الذي يألم كل شيء بثبات هما شيء واحد بعينه؟ أم هما شيئان مختلفان؟ والى هذه المسائل يمكن أن يضاف غيرها من قبيلها تماما نتعلق أيضا بالموضوع الذي ندرسه هنا .

§ ۲ — ولنبدأ بحثنا بأن نتساءل عما اذا كان الانسان المعتدل وعديم الاعتدال يختلفان أحدهما عن الآخر بأعمالها فقط أم إذا كان هذا الاختلاف على الخصوص بالاستعداد الخلق الذي لها وقت الفعل . أريد أن أقول إذا كان عديم الاعتدال هو

الباب الثالث - في الأدب الكبيرك ٢ ب ٨ وفي الأدب الي اويدم ك ٦ ب ٣

<sup>§ 1 –</sup> النقطة الأولى التي يلزم إيضاجها – هذا موضوعهذا الباب ·

<sup>-</sup> ثم - في الباب الرابع .

<sup>-</sup> الاعتدال ... والحزم -- راجع ما سيأتى فى الباب الخامس والتاسع ·

<sup>–</sup> من قبيلها تماما – مسئلة اللذة مثلاً • راجع ب ١٢ و ١٣ ـ

عديم الاعتدال لهذا السبب الوحيد: أنه يباشر أفعالا معينة أو أنه لم يكن على الخصوص إلا بالاستعداد الخلق الذي هو عليه عند مباشرة هذه الأفعال. ولنتساءل أيضا مع التسليم بأن هذا الحل الأول باطل عما إذا كان عديم الاعتدال ليس عديم الاعتدال لهذين السببين مجتمعين . وسنرى فيما يلي ما ذاكان عدم الاعتدال والاعتــدال يمكن أن ينطبقا على كل شيء أم لا . فان الانسان الذي يسمى عديم الاعتدال بوصف عام ومطلق لا يَكُونه مع ذلك فى كل شيء بلا استثناء . بل يَكُونه فقط بالنسبة للا شياء التي تنبه شهوات الفاجر . بل لا يسمى عديم الاعتدال بسبب أنه بوجه عام تماما رتكب نفس الأمور التي يرتكبها الفاجر، لأنه إذن يتحد عدم الاعتدال بالفجور تماما، بل بسبب أنه يكون تلقاء هذه الأمور على حال خصوصية ما . فان الفاجر هو في الواقع مسوق إلى خطيئاته بمحض اختياره معتقدا أنه يلزم دائمًا طلب اللذة الحاضرة . أما الثاني فهو على الضدّ ليس له فكرة ثابتة ولكنه ليس أقل طلباً للذه التي تعرض له ٠ ٣٤ \_ على أنه لا يهم في المسئلة أن لا يكون في الأمر إلا مجرّد الرأى، فإن الرأى الحق لا العلم بالمعنى الخاص هو الذي يسقط النـاس في عدم الاعتدال . وقد يقع أكثر من مرة أن الانسان مع كونه ليس له في الاشياء إلا مجرّد رأى لا يتطرق اليه أدنى شك ويعتقد جد الاعتقاد أنه يعلمها حق العلم . ﴿ ﴾ ﴿ وَ الْذَا ادُّعَى حَيْنُكُ أن الانسان يعتقد اعتقادا ضعيفا فيما ليس هو إلا رأيا وأنه من ثم يشــعر أنه أكثر

٢ ﴿ لَمْ السببين مجتمعين ﴿ أَى بِالأَفْعَالَ وَبِالنَّهِ •

وسنرى فها يلي – فى الباب الرابع وما يليه .

الفاجر هو في الواقع – هناك فرق بين الفاجر و بين عديم الاعتدال وهو أن هذا الأخير يكافح نفسه
 ف حين أن الآخر يتركها الى شهوتها بطمأ نينة وترق .

٣ جرد الرأى - راجع فيا سبق ب ٢ ف ٤ هذه النظرية واضحة .

ميلا لأن يفعل ضدّ فكرته الخاصة فر بما ينتج منه أنه لا فرق بعدُ بين العلم و بين الرأى ما دام أن من الناس من اعتقادهم جازم بما ليس عندهم إلا رأيا وآخرون لا يعتقدون ِ فيها يعلمونه علما أكيداكها يثبته قدر الكفاية مثل وفيمر قليط". ١٥ - ولكن العلم على رأينا يمكن أن يطلق على معنيين مختلفين . فانه يقال على هـــذا الذي عنده العلم ولا ينتفع به إنه يعلم، كما يقال على من يعمل به سواء بسواء. فليس إذن سواء من يأتى الخطيئة عالمًا بها علما محجو با حالًا عن العمل بسبب ما قد يراه العقل فيها. ومن يأتى الخطيئة عالمًا بها نفس ذلك العلم وهو يرى في الحال الخطيئة التي يرتكبها. فان الخطيئة في هذه الحالة الأخيرة أخطر ما يمكن أن تكون في حين أنها ليس لهــــا هذهالخطورة حينها لايرى الفاعل ماذا يفعل · ﴿ ٣ حَـ ذَلَكَ بَأَنَ القَصَايَا وَالْمُقَدِّمَاتُ التي تعين أفعالنا هي على نوعين وقد يمكن أن الانسان مع علمه بكليهما يفعل أيضا ضدّ ماله من العلم · فقد يطبق المرء القضية العامّة ولكنه ينسى القضية الخاصة ، وما الأفعال التي نأتيها في الحياة إلا أحوال خاصة دائمًا. ولقد يمكن حتى في العام نفسه أن تميز فروق: فتارة يختص بالشخص، وتارة ينطبق على الشيء بدلا من الشخص. ولنتخذ مثلا هذه القضية العامّة . والأغذية اليابسة توافق جميع الناسُّ. فالقضية الخاصة يمكن أن تكون على السواء ووهذا الشخص هو إنسان٬٬ أو وهذا الغذاء هو

 <sup>§</sup> ٤ - مثل ((هرقليط) - يعنى مذهب هذا الفيلسوف كله . راجع فى الأدب الكبير ك ٢ ب ٨ حكما
 كهذا على هرقليط الذى كان يجعل لمجرد الرأى قيمة العلم سوا، بسوا. .

<sup>§</sup> ه – ولكن العلم ... معنيين محتلفين – هذا هو الفرق مابين الفقرة وبين الفعل ·

۲ - القضا یا والمقدّمات - راجع ماسبق ك ۲ ب ۱۰ آخرف ۱۰

<sup>-</sup> بدلا من الشخص - زدت هذه الكلمات .

يابس . وإذن ... "لكن يمكن أن لا يُعلم ما إذا كان الغذاء الفلانى هو غذاء جافا، أو إذا علم يمكن فى الحال الراهنة أن لا يكون للانسان علم به . وإن من الصعب استقصاء كل الفرق الذى يفصل هذين النوعين من القضايا، وبالنتيجة أنه قد يمكن أن لا يكون من الخُلف فى حالة ما الاعتقاد بأن الأمر على وجه بعينه أو على وجه آخر وأن الشأن فيه فى حالة أخرى أن يكون اعتقاده سخافة بليغة .

§ ٧ — يمكن أيضا أن يكون للانسان العلم من وجه آخر غير جميع الوجوه التي جئنا على بيانها ، فانه متى كان عنده العلم وهو لا ينتفع به فقد يمكن أيضا أن يكون فيه اختلاف كبيرعلى حسب الحالة التي فيها الانسان ، بمعنى أنه يمكن أن يقال بوجه ما إن عنده العلم و إنه ليس عنده جميعا : مثال ذلك في النوم أو في الجنون أو في السكر ، أزيد على هذا أن الشهوات متى استولت علينا أنتجت نتائج مشابهة ، فان ثورات الغضب ورغبات الحب والميول الأخرى من هذا القبيل تقلب بأوضح الدلالات حتى نظام البدن وقد تنتهى بن أحيانا إلى الجنون ، و بين أنه يلزم الاعتراف بأن عديمي الاعتدال الذين لا يعرفون أن يضبطوا أنفسهم يكادون يكونون في هذه الحالة ، § ٨ — و إن إجراء الأقيسة التي يهدى إليها العلم الصحيح ليس في هذه الحالة دليلا على أن المرء مالك ميزان فكره ، فن الناس من يعطيك وهو

واذن – لم يتم أرسطو القياس لأن النتيجة واضحة كل الوضوح · على أنه يمكن أن يتغر شكل
 القضية الجزئية فتكون خاصة بالشخص أو بالثي · الذي يتكلم عنه ·

٧ - على حسب الحالة التي فيها الانسان - ملاحظة محكمة وعميقة سوف تصلح لايضاح ظاهرة عدم
 الاعتدال وجواز الخطيئة .

فى غمرة هذه الشهوات بيانا منطقيا و يروى لك من شعر <sup>10</sup> أنفيد قل" حاله فى ذلك حال هؤلاء التلاميذ الذين وهم فى بدء دراستهم يجيدون صوغ الأقيسة التى يتعلمونها، لكنهم لما ينالوا العلم لأنه لكى ينال المرء العلم حقيقة يلزم أن يتمثله فى نفسه ولا بد من الزمان لتحقيق هذه الغاية ، على هذا يلزم الاعتقاد بأن عديمى الاعتدال يخوضون فى علم الأخلاق فى هذه الظروف كما يلقى الممثلون أدوارهم على مسارح اللعب ،

§ ٩ – على أنه قد يمكن أيضا أن يجد الانسان علة طبيعية محضة لهذه الظواهر وهاك إيضاحها: في الفكر الذي يحمِل على الفعل يوجد بديا فكرة عامة كل العموم ثم توجد قضية ثانية تنطبق على حوادث جزئية لا نتعلق إلا بالإحساس الذي يكشفها لنا، فتى تكوّنت في الذهن قضية فريدة من الجمع بين القضيتين لزم ضرورة أن النفس تقر النتيجة التي تنتج منها، وفي الأحوال التي فيها يوجد محل لتحصيل شيء لزمها أن تسارع إلى تحصيله ، لنفرض مثلا هذه القضية الكلية "يلزم تذوق كل ما هو حلو" ولنضف إليها هذه القضية الجزئية "وهذا الشيء الخاص والجزئي هو حلو" فبالضرورة

<sup>§</sup> ۸ – شعر "أنفيدقل" – قد يكون من الصعب بيان العلة التي جعلت أرسطو يؤثر هنا إيراد اسم 
"أنفيدقل" دون ســواه • فر بمــاكانوا يحفظون الأطفال شعره أو ر بمــاكان أرسطو ، لأجل أن يبين 
أن عديمي الاعتدال لهم حضور ذهنهم كله ، يريد أن يقول إنهم قد ير وون الأشعار الغامضة العويصة كأشعار 
أنفيدقل • وفى كتاب" التنفس"ب ٧ ف ٥ ص ٨٠ ٢ من ترجمتي يروى أرسطو من شعر أنفيدقل خمسة وعشرين بيتا تبر رهذه الشهرة •

<sup>–</sup> حال هؤلاء التلاميذ ... المثلون – أى مع أنهم ليس فى نفوسهم أى أثر مما يصنعون -

٩ ٩ - على أنه قد يمكن أيضا إيجاد - يعود أرسطو هنا بالتفصيل إلى إيضاح لم يزد فيا سبق على أن أشار إليه . ور بماكان هنا تشويش فى عبارة المتن . لأن الايضاحات الآتية كان من الضرورى ايرادها قبل ليكون المغى تاتا وجليا .

علة طبيعية - يظهر أنه كان الأولى به أن يقول "منطقية" .

<sup>-</sup> قضية فريدة – هذه هي النتيجة التي تنتج من المقدّمات.

أن الذى يمكن أن يفعل وليس له مانع البتــة يحقق على الفور مقتضى النتيجة التي استنتجها ما دام أنه استنتجها .

8 - 1 - والفرض على ضد ذلك أن لدينا في الذهن فكرة كلية تمنعنا من تذوق اللذة ، وأن بجانبها أيضا فكرة أخرى كلية تقول لنا أيضا إن و كل ما هو حلوهو مقبول في الذوق "مع القضية الجزئية: أن هذا الشيء الذي هو تحت أعيننا حلو، فاذا كانت هذه الفكرة الأخيرة هي حالا في ذهننا وأن الرغبة قد هاجت في أنفسنا فيقع إذن أن فكرة تقول لنا بالابتعاد عن الشيء ، غير أن الرغبة تدفعنا إليه ما دام أن كل واحد من أجزاء نفسنا ذو قدرة على أن يحركنا ، و بالنتيجة يوشك أن يقال في هذه الحالة إن الفكر والحكم هما اللذان يصيران الانسان عديم الاعتدال لا أن الحكم هو في ذاته ضد للفكر بل لأنه قد يصير كذلك لا مباشرة بل بالواسطة ، لأنه ليس الحكم على التحقيق هو ضد الفكر المستقيم بل هي الرغبة وحدها التي هي ضده ، ١١ هو أنها ليس لها الإدراك ما يصير البهائم غير عديمي الاعتدال بالمعني الخاص إنما هو أنها ليس لها الإدراك العام وليس لها إلا ظاهر الأشياء الجزئية وذكراها .

ما دام أنه استنتجها – وأن يذوق الشيء الذي ظهر له أنه حلو

١٠ ٩ - ولنفرض على ضد ذلك - لاشك في أن هـذه الفروض لبيان الفاعلية الانسانية هي بعيدة الغورولكن الانسان في غالب الأحوال يفعل من غير أن يفكر بمثل هذه الدقة .

إنما هو أنها ليس لها الادراك العام – كذلك لا يمكن أن يقال إنها تدرك القضية الجزئية .
 فانها تحس احساسا طبيعيا الأشياء التي ترغب فيها وتنجه اليها بغريزة عمياء .

<sup>§ -</sup> ١٢ كيف يتلاشى جهل ... - استطراد يقطع سلسلة المعانى ·

بعد ان فقد ضبط نفسه – قد زدت هذه الكلمات التي ليست الا تفسيرا للعبارة اليونانية و بها يحسن تفهمها .

يقال فىالانسان السكران وفى النائم. ونظرا الى أنه لا شىء خاص بشهوة عدم الاعتدال فان من تجب استشارتهم فى هذا الموضوع هم علماء الفسيولوچيا .

١٣٥ – كما كانت القضية الأخيرة هي الحكم الوارد على الشيء الحساس وكان هو المسيطر في الواقع على أعمالنا، كان من اللازم أن يكون هذا الذي وقع في افراط الشهوة إما أنه لا يعرف هذه القضية وإما أنه يعرفها على وجه أنه خلو من العلم الحقيق بها مع أنه يعرفها، فهو يكرر إذن الكلام الجميل الذي يحفظه كما يكرر الرجل السكران المذكور آنفا أشعار "أنفيدقل"، وخطؤه آت من أن الحد الأخير ليس كليا وظاهر أنه لا يؤدي الى العلم كما يؤدي اليه الحد الكلى ، \$ ١٤ – وتحق اذن الظاهرة التي دل عليها سقراط في بحوثه ، فان الشهوة بنتائجها لا تكون البتة ما دام حاضرا في النفس العلم الذي يجب أن يكون بالنسبة لنا العلم الحق أي العلم بالمعنى حاضرا في النفس العلم الذي يجب أن يكون بالنسبة لنا العلم الحق أي العلم بالمعنى الخاص ، وهذا العلم لا تجذبه الشهوة ولا تقهره ، بل العلم الذي يأتي من طريق الحساسية هو وحده الذي تتغلب عليه الشهوة .

§ ١٥ — هذا ما كنا نريد أن نقوله فى مسألة العلم بما اذاكان عديم الاعتدال وهو يرتكب خطيئته يعلم أنه يرتكبها أو لا يعلم ، وكيف يستطيع ارتكابها وهو يعلم أنه يقارف خطيئة .

١٣ ٩ - ١ كانت القضية الأخيرة - عاد أرسطو لاتمام الايضاح المنطق لعدم الاعتدال الذي بدأه آنفا .

إلى العلم الذي يأتى من طريق الحساسية – أى القضية الجزئية الخاصة بالشيء الجزبي الذي تعرفنا
 إياه الحساسية .

الذي نتغلب عليه الشهوة – أو الذي نتبعه اذا كانت هذه القضية مطابقة له واذا كان يمكنها بذلك أن
 تشبع كما تهوى ٠

# الباب الرابع

ما ذا ينبغى أن يعنى بعدم الاعتدال مأخوذا على إطلاقه ؟ – الأنواع المختلفة للذات والآلام – اللذات الضرورية الناتجة عن حاجات البدن – اللذات الارادية – عدم الاعتدال والاعتدال يتعلقان على الخصوص باللذات الحيانية – التفريق بين الرغبات المشروعة والمحمودة و بين الى ليست كذلك – في رغبات هذا النوع الأول الافراط وحده هو المذموم – "" نيوبى" و "ساطيروس" – عدم الاعتدال والاعتدال المقابلان للفجور والقناعة .

§ ١ – أمن الممكن أن يقال بصورة عامة على واحد إنه عديم الاعتدال ؟ أم أن كل أولئك الذين هم كذلك لا يَكُونونهم دائما بصورة نسبية وخصوصية ؟ واذا أمكن أن يكون الانسان عديم الاعتدال مطلقا فى هى الأشياء التى عايها ينطبق عدم الاعتدال على هذا المعنى ؟ تلك هى المسائل التي يلزمنا درسها عقب المسائل المتقدمة .

بديًا من الواضح أنه انما فى اللذات وفى الآلام يكون المرء معتدلا وحازما أو عديم الاعتدال وضعيفا . ﴿ ٢ – غير أن من بين الأشياء التى تلذنا بعضها ضرورية والأخرى مباحة جدًا لرغبات ولكن يمكن أن يُتمشى بها الى الافراط . فاللذات النصرورية هى لذات الجسم، وانى أطلق هذا الاسم على جميع اللذات التى تتعلق بالتغذية ودواعى الحب وجميع حاجات الجسم المشابهة لتلك التي يجوز أن يلحقها – كما

<sup>-</sup> الباب الرابع - في الأدب الكبيرك ٢ ب ٨ وفي الأدب الى أو يديم ك ٦ ب ٤

<sup>§</sup> ١ – أن يقال بصورة مطلقة – هذه هي إحدى المسائل المبينة آنفا في آخرالباب الناني ف ١١

نسبية وجزئية - أى بالنسبة لبعض اللذات أو لبعض الميول الخاصة .

٢ - بهضها ضرو رية - وهي سد حاجاتنا التي هي ضرو رية ما دامت الحياة تتعلق بها ٤ وسيفسر ذلك أرسطو نفسه فيا بعد ٠

ودواعى الحب - لايمكن أن يضع الانسان هذه الحاجة بأزاه حاجة التغذية فانها لاتتولد الا فىسن
 معبنة وتبيد فى سن معينة أخرى . حتى حينا يجسها المره فانها ليست متسلطة أو ضرو رية كالجوع والظمأ .

قلنا ــ إما إفراط الفجور وإما قصد القناعة . ولذائذ أخرى على ضدّ ذلك ليست من الضروري في شيء ولكنها في ذاتها أهل لأرب نطلبها ، مثال ذلك الظفر فى المنازعات ومراتب الشرف وأشياء أحرى من هــذا القبيل مما هو فوائد ولذات معا . ٣٤ ـ اذن نحن لا نصف بعدم الاعتدال كل أولئك الذين يتركون نفوسهم لهــذه اللذات الى ما وراء ما يبيحه العــقل القمم لكل واحدة منها . لكن يضاف إليه قيد خاص فيقال إنهم غير معتدلين في أمر المال أو في أمر الكسب أو في أمر الشرف أو في أمر الغضب . ولا يطلق عليهم أبدا لفظ عدم الاعتدال بالاطلاق لأن الانسان في الواقع يشعر أنهم مختلفون بعضهم عن بعض . و إن الاسم المشترك الذي يطلق عايهم لا يكون إلا بعلاقة المشابهة، كما أنه لأجل تعيين ووانسان "يضاف الى اسم النوع الذي كان يطلق عليه من قبل قيد مخصص فيقال الظافر في الألعاب الأولمبية . فان الاسم الذي كان يسمى به هذا المصارع لا يختلف إلا قليلا عن الاسم العام للنوع . لكن هــذا الاسم مع ذلك كان شيئا مغايرا . والذي يثبت أن الأمّر كذلك بالنسبة لعــدم الاعتدال هو أنه مذموم دائمــا ليس باعتبار أنه خطيئة فقط بل باعتبار أنه رذيلة أيضا سواءاً كان مع ذلك معتبرا بصورة مطلقة أم في عمل جزئي فقط . بيــد أنه ولا واحد ممن جئت على ذكرهم يمكن أن يكون مذموما باعتبــار أنه عديم الاعتدال على وجه مطلق .

 <sup>\( \</sup>text{N - Virial V

 ٤٤ - ليس الحال كذلك بالنسبة لمتع البدن التي فيها يقال على انسان إنه يمكن أن يكون قنوعا أو فاسقا . فان هذا الذي في هذه المتع يطلب لذات يجاوز بها الى حد الإفراط ويفتر بغمير حساب من الإحساسات الشاقة للعطش والجوع وللحمار والبارد، وعلى جملة من القول ذلك الذي يطلب احساسات اللس أو الذوق أو يتقيما لا باختيار ارادته الحرّ بل ضد اختياره وضد قصده ، ذلك يسمى عديم الاعتدال دون أن يضاف الى هذا الاسم شيء كما هو الشأن حينما يراد أن يقال على انسان إنه عديم الاعتدال في أشياء خاصة بأعيانها: في أمر الغضب مثلا، بل يكتفي بأن يقال في حقه وبصورة مطلقة إنه غير معتدل. ﴿ ه — ولئن أمكن أن يشك في هذا لكفي للاقتناع بصحته التنبيه الى أن في التمتع البدني يتحقق معنى الرخاوة الذي لا ينطبق على أي شيء والفاسق ثم المعتــدل والحكيم في صفوف واحدة بعينها دون أن نضع فيهــا أبدا مع ذلك أولئك الذين يلقون بأنفسهم في هــذه اللذات الأخرى . ذلك بأنه يمكن أن يقال إن الفاسق وعديم الاعتدال، والحكيم والمعتدل هم أولو علاقة باللذات أعيانها والآلام أعيانها . لكنهم وانكان لهم ارتباط بالأشياء نفسها فان روابطهم بها ليست على سواء . فان بعضهم يسلك كما يسلك بالاختيار، غير أن الآخرين ليس لهم ملكة

<sup>§</sup> ٤ – بالنسبة لمتع البدن – فيا سبق ك ٣ ب ١ ١ قد قر رأ رسطو أن الاعتدال وعدم الاعتدال يجب أن يشملا لذات البدن وعلى الخصوص لذات اللس .

<sup>﴾ 8</sup> ه – معنى الرخاوة – مقابل لمعنى الحزم الذى يستطيع أن يقاوم بثبات وبلا شكوى •

<sup>–</sup> والحكيم – مأخوذا على معنى الرجل القنوع الحازم لا على معنى الرجل العالم •

ف هذه اللذات الأخرى - لذات الطمع والثروة ٠

اختيار فكرى . كذلك نحن مجمولون على أن نعتقد أيضا أن الانسان الذى مع كونه خلوا من الرغبات أو غير مدفوع إلا برغبات ضعيفة وهو مع ذلك يسلم نفسه الى الافراطات ويفتر من الآلام التى ليست محوفة إلا قليلا هو أفسق من هذا الذى لا يفعل إلا منقادا لثورة أشد الرغبات . وفى الواقع كيف بهذا الانسان العديم الشهوات اذا عرضت له رغبة جموحة كرغبات الشباب وألم أليم كالذى تسببه لنا الضرورة القصوى لحاجاتنا ؟ .

§ ٦ — على هذا ففى الرغبات التى تحركنا واللذات التى نتذوّقها توجد فروق لا بد من اثباتها، فان بعضها هى بجنسها أشياء جميلة وممدوحة ما دام أن بين الأشياء التى ترضينا ما هى بطبعها تستحق أن تطلب ، وإن البعض الآخر على تمام الضدّ لهذه ، وأخرى هى وسلط بين الفريقين حسب التقسيم الذى قررناه فيا سبق مثل المال والفائدة والظفر والتشريف ومزايا أخرى من هذا القبيل ، ففى كل الأشياء التى من جهة أن إتيانها وعدمه سواء وأنها متوسطة لا يلام الانسان على أن يميل اليها أو أن يحبها أو أن يرغب فيها ، بل فقط على أنه يحبها على وجه معين أو أنه يتمشى بهذا الحب الى الافراط ، فانه انما يلام أولئك الذين يجاوزون حدود العقبل وهم مسخرون لرغباتهم العمياء يجدون بلا حساب في طلب واحد من تلك الأشياء مهما كانت بطبعها على غاية من الحسن والجمال ، مثال ذلك أولئك الذين يَشخلون أنفسهم على أكثر مما ينبغى حدة وميلا إما بالمجد و إما بأولادهم أو والديهم ، تلك هى مع ذلك

ع ٦ - التقسيم الذي قررناه فيا سبق – في هذا الباب عينه ف ٢

بأولادهم أو والديهم – ان أول هذه العيوب هو أكثر شيوعا من الآخر فان الحب خصوصا متى كان مفرطا ينزل أكثر من أن يصعد .

احساسات حسنى من شأن أربابها أن يكونوا محلا للاحترام، لكن مع ذلك يمكن أن يتطرق الافراط الى هذه الاحساسات كما لوكانوا مثل "نيوبى" وقد بلغ به الأمر الى حدّ محاربة الآلهـة، أو كما لو أحب الانسان أباه "كساطيروس" الملقب "فيلاباتور" الذي بلغت به هذه العاطفة أقصى مبلغ الهيام. في الحق ليس في هذه الشهوات شيء من الضرر ولا من سوء الخلق لأني أكرر أن كل واحد منها يستحق في ذاته و بطبعه تمام الاستحقاق أن يشعر به الانسان، غير أن الافراطات التي يمكن أن يبلغها الانسان فيها قبيحة ينبغي اجتنابها .

◊ ٧ — كذلك لا يمكن استعال لفظ عدم الاعتدال مجردا في هذه الأحوال المختلفة ، فإن عدم الاعتدال ليس شيئا يتتى فقط ، بل هو وراء ذلك من قبيل الأشياء التي هي خليقة بالذم والاحتقار . غير أنه حينا تستعمل كلمة عدم الاعتدال لأن للشهوة المفروضة وجه شبه بها يُعنى بأن يزاد لكل حالة جزئية النوع الخاص لعدم الاعتدال الذي هو معنى بالكلام . ذلك كما يقال و طبيب ردىء وممشل ردىء عند الكلام على رجل لا يراد أرب ينعت بالرداءة المجردة المطلقة . وكما أنه لا عند الكلام على رجل لا يراد أرب ينعت بالرداءة المجردة المطلقة . وكما أنه

<sup>- &</sup>quot;ساطيروس" - لا يُعرف هذا الرجل بنير هذا فقد روى المفسرون روايات مختلفة لتبرير ما قاله فيه أرسطو • فعلى رأى بعضهم أنه قتل نفسه جزءا لموت أبيه • وقال آخرون أنه مجّد ذكرى أبيه بأن عبده كا يعبد الله • وهذان الفرضان يفسران على قدر الكفاية العبارة القوية التي تبين في نص المتن شغف ساطيروس •

<sup>–</sup> أكرر – راجع ما سبق قبل بعض أسطر •

٧ - مجردا - بل يلزم زيادة على ذلك تعيين الشيء الذي ينحصر فيه عدم الاعتدال .

<sup>-</sup> في هذه الأحوال المحتلفة – حالة ساطيروس وحالة الطاع وحالة البخيل ... الخ ·

فى الحالتين اللتين جئنا على ذكرهما لا يمكن أن يؤتى بلفظ ذم عام لأنه ليس فى ذينكم الشخصين رذيلة مطلقة بل هو نوع رذيلة يشابهها، كذلك حينا يُتكلم فى الاعتدال وعدم الاعتدال يلزم أن يُفهم أن المقصود فقط ما ينطبق منهما على الأشياء بعينها التى تنطبق عليها القناعة والفجور . كذلك إنما هو بطريق المشابهة واللحاق أننا نقول عدم الاعتدال ونحن نعنى الغضب، فينبغى إذن أن نزيد أنه عديم الاعتدال فى الغضب كما يقال أيضا إنه عديم الاعتدال فى أمر المجد وفى الكسب .

فى الحالتين اللتين جئنا على ذكرهما - حالة ""نيوبى" و"ساطيروس" اللذين كان الكلام بصددهما
 فى الفقرة السابقة .

# الباب الحامس

فى الأشياء التى هى مقبولة بطبعها والتى تصــيركذلك بالعادة – الأذواق البهيمية والســـبعية – أمثلة مختلفة – الأذواق الشاذة والمريضة – لا يمكن أن يقال إن هذه الأذواق أدلة على عدم الاعتدال – عدم الاعتدال على المعنى المطلق هو المقابل للقناعة .

§ ١ — توجد أشياء كما قلت فيما سبق تُرضَى بالطبع . فنها ما هي مقبولة مطلقا وبطريقة عامة ، والأخرى ليست كذلك إلا تبعا للا نواع المختلفة للحيوانات بل تبعا لأجناس الانسان . وعدا ذلك توجد أشياء ليست بالطبع مقبولة ولكنها تصير كذلك بتأثير الحرمانات أو بأثر العادة ، بل يمكن ذلك أيضا بفساد الأذواق الطبيعية . وقد يمكن التصديق بوجود استعدادات اخلاقية تقابل كل واحد من هذه التشوهات الطبيعية . § ٢ — أعنى تلك الاستعدادات البهيمية السبعية ، ومثالها تلك المرأة الفظيعة التي ، كما يروى ، كانت تبقر بطون النساء الحوامل لتفترس الأجنة التي تنتزعها من بطونهن ، وكذلك بعض أجناس المتوحشين على ضفاف وو بونت " الذين يقال إنهم يأتون اللذة الشنعاء بأن يأكل بعضهم اللحم النيء و بعضهم اللحم البشرى ، وآخرون

<sup>-</sup> الباب الخامس - في الأدب الكبرك ٢ ب ٨ وفي الأدب الى أويديم ك ٦ ب ٥

إ ١ - كما قلت فيا سبق - في الباب السابق ف ٢ وربما كان أيضا في المناقشات المتنوعة التي أجراها أرسطو في تحليل الاحساسات سواء أكان في كتاب النفس أم في الرسائل .

<sup>--</sup> هذه التشوهات الطبيعية -- ليست عبارة النص على هذا الضبط •

٢ - تلك المرأة الفظيعة - المفسرون يسمونها " هامى " وكانت فيا يفاهر والدة جنّت من ألم فقد أولادها .

<sup>-</sup> بعضهم اللحم الني. – هذا ذوق كريه ولـان ليس محلا للوم ·

و بعضهم اللحم البشرى \_ يتكلم أرسطو أيضًا عن أكلة لحم البشر هؤلا. في السياسة ك ٥ ب ٣
 ف ٤ ص ٢٧١ من ترجمتنا الطبعة الثانية .

يقدمون أولادهم على موائد المآدب المخيفة التي كانوا يقيمونها بعضهم لبعض على التناوب . وكذلك الشناعات التي تروى أيضا عن وفالاريس ؟ - ٣ تلك أذواق سبعية لا تليق الا بالوحوش . وأحيانا لاتكون إلا نتيجة المرض أو الجنون مثل هذا الرجل الذي بعد أن قدّم أمه قربانا للا لهة التهمها . أو كهذا الرقيق الذي أكل قلب رفيقه في الرق . وهناك أذواق من جنس آخر مَرضية أيضا أو نتيجة عادة حمقاء : مشلا قطع المرء شعره أو قرض أظافره أو أكل الفحم وسفّ التراب أو تحظّي الذكران . هذه الأذواق المشوهة هي تارة غريزية وتارة ليست إلا نتيجة عادات

يقدّمون أولادهم ... على التناوب – قد يكون هذا أشد شناعة من حكاية "" تيبست" و"أترى"

<sup>-</sup> التي تروى أيضا عن فالاريس - يمكن مراجعة هذه الحكاية في "بوليب" التاريخ العام ك٧ب ٥ ٢ القطعة الأولى . و يظهر أن عجل النحاس الذي يحرق هذا الطاغية فيه فرائسه قدنقل من "أغريجنت" الى "قرطاجة" . وكان الناس يرونه حتى زمن بوليب . ويظن هذا المؤرّخ الخطير صحة هذه الحكاية العامية الى حدّ أنه يلوم "طياوس" على المجادلة فيا . ومن المفسرين من يزعم أن "فالاريس" هذا قد أكل ابنه ، ويظهر أن أرسطو يثبت هذا في آخر هذا الباب ، ولكن من المحتمل هنا انه يريد أن يشير مجرد اشارة الى القسوة المناهية المأثورة عن هذا العاطية الفظيم .

أكل الفحم وسف التراب – قد لاحظ " فيتوريو" فى تفسيره بحق أن هذه ضروب من الولع
 عادية عند البنات • وكان له أن يضيف الى ذلك أنهن يعانين هذه الحالة على الخصوص عند بلوغهن •

أو تحظّى الذكران – يظهر أنه كان على أرسطو أن يضع هذه الرذيلة الشنعاء فى صف آخر ولا يخلطها
 بهذه الضروب من الولع التى يمكن أن تكون شاذة ولكنها ليست آثمة .

اعتبدت منــذ الطفولة . ﴿ ٤ عــ متى كانت هــذه الضلالات لا ســبـ لهــا إلا الطبع فان من هي فيهم لا يمكن في الحقيقة أن يسمُّوا عديمي الاعتدال في الواقع، كما أنه لا يمكن أنب يلام النساء على أنهن لا يتزوجن الرجال بل يتركن الرجال يتروجونهن. ويمكن أن يقال مثل ذلك في هؤلاء الذين قد صاروا بهذه المثابة أراذل رذيلة مرضيّة على أثر عادة طويلة . ﴿ و و لكن هذه الأذواق الشــنيعة هي بمعزل عن الرذائل بمعناها الخاص، كما أن الافتراس السبعي بمعزل عنها أيضا . وسواء أنتصر الانسان أم ترك نفسه محكوما فانه ليس في هذا على الحقيقة لا اعتدال ولا عدم اعتدال على الاطلاق، بل ليس الا مناسبة ما قد بيناها فيا مضى اذ قلنا إن هذا الذى يترك نفسه عند الغضب الى آخر افراط هذه الشهوة يجب أن يوصف على حسب هذه الشهوة نفسها، ولاينبغي أن يسمى من أجل ذلك عديم الاعتدال على وجه الاطلاق. ذلك في الواقع لأن كل إفراطات الرذائل والخطل والجبن والفجور والقسوة هي تارة آثار طبع بهیمی وتارة نتائج مرض حقیق ۰ ﴿ ٣ — فان انسانا قد رَكِّب الطبعُ بحيث يخاف من كل شيء حتى من حركة فأر هو جبان حقيقة جبنا ليس خليقا إلا بالبهيمة . وآخر على أثر مرض كان يخاف من القطط خوفا شديدا . ومن المصابين بالجنون أولئكالذين فقدوا العقل بفعلالطبيعة وحده ولايعيشون الا بحواسهم، فهم

إلى عديمي الاعتدال في الواقع – فان لفظ عديمي الاعتدال أضعف من ذلك وعبارة اللوم يجب أن تكون أشد ما هي .

كا أنه لا يمكن أن يلام النساء – يظهر أن في هذا كثيرا من الرفق فان النساء يتبعن الطبع وأما
 الآخرون فانهم يعقّونه و يسقطونه . وسترى أن أرسطو بعد أسطر قليلة أحكم وأقسى .

إن مناسبة ما – جعلت أرسطو نفسـ ينجر الى الكلام عن هذه الرذائل الكريمة عند الكلام على عدم الاعتدال الذي ليس بينه و بينها إلا مناسبة بعيدة كل البعد .

<sup>-</sup> أن يسمى ... عديم الاعتدال - ربما لا تكون هذه العبارة من الشدّة ولا من الأحكام على ما ينبغى راجم ب ع ف ه

فى الحق بهائم كبعض الأجناس المتوحشة فى البلاد البعيدة . والآخرون الذين لم يقعوا فى هذه الحالة الا بأمراض كالصرع والجنون، أولئك هم مرضى فى الحقيقة . § ٧ — وأحيانا يمكن أن يكون بالانسان مجرد هذه الأذواق المخيفة من غير أن يكون مسخرا لها ، فمثلاكان يمكن "فالاريس" أن يكبح فى نفسه هذه الرغبات الفظيعة التي كانت تدفعه الى افتراس الأطفال أو يقضى حاجات الحب على ضد الطبع، وأحيانا أيضا يكون بالانسان هذه الأذواق التي يؤسف لها فيستسلم لها .

§ ۸ — حينئذ كما أن فساد الحلق فى الانسان يمكن أن يسمى تارة فسادا على الاطلاق وتارة مقيدا بقيد يدل مثلا على أنه إما بهيمى و إما مرضى من غير أن تؤخذ هـذه الكلمة بالمعنى المطلق . كذلك ، على هذا النحو ، يكون من الواضح أن عدم الاعتدال هو تارة بهيمى وتارة مرضى . ومتى حملت هذه الكلمة على معناها المطلق فانها لا تدل بالبساطة الا على عدم الاعتدال الحاص بالفجور الفاشى عند الناس .

§ • — وبالاختصاريرى أن عدم الاعتدال والاعتدال لا يدلان الا على الأشياء التى عليها يمكن أن ينطبق أيضا معنى الفجور ومعنى القناعة، وأنه اذا كان يستعمل أيضا فى الأشياء المغايرة لتلك لفظ عدم الاعتدال فذلك على وجه آخر بجرد الاستعارة لا على وجه الاطلاق.

٩ - كبعض الأجناس المتوحثة – والى الآن يوجد بعض أجناس المتوحشين النازلين فى مراتب الانسانية وعلى الخصوص فى أفريقية وفى الاقيانوسية .

٧ – كان يمكن "فالاريس" – راجع فيا سبق في هذا الباب ما قبل عن "فالاريس" ف ٢

<sup>§</sup> ۸ – عدم الاعتدال هو تارة بهيمى – يظهر أن هذه الفكرة ليست هى التى كانت تنظر منطقيا : ولو قيل 
" إن عدم الاعتدال مقارّنا بفساد الخلق يمكن أن يكون مثله إما مطلقا و إما اضافيا " لكان ذلك هو المتم 
للمانى السابقة ، على أن أرسطو نفسه سيقول ذلك فها سيلى ،

<sup>§</sup> ٩ – فى الأشياء المغايرة لتلك – الطمع والبخل والغضب الخ الخ ·

#### الباب السادس

عدم الاعتــدال فى أمر الغضب أقل إثمـا من عدم آعتــدال الرغبات – الرغبــة لأ عاقل لهــا أيضا كالغضب – أمشــلة مختلفة – ثلاث صنوف من اللذات المختلفــة – إن مقام البهائم أقل انحطاطا من مقام الانسان الساقط بالرذيلة .

§ ١ — لنبين أيضا أن آستسلام الانسان لعدم آعتدال الغضب أقل خريا من أن يترك نفسه يستولى عليها هياج رغباته ، وفى رأيي أن الغضب الذي يحرق القلب يستمع للعقل إلى حد تما ، إنما هو فقط يسيء الاستماع له كهؤلاء الخدم الذين هم سراع فى غيرتهم يجرون قبل أن يسمعوا ما يقال لهم وبذلك يخطئون الأمر الذي ينفذونه ، وكالكلاب التي قبل أن ترى ماإذا كان القادم صديقا تنبع لمجرّد أنها سمعت حسا ، ﴿ ٢ — هذا هو ما يفعل القلب الذي باستسلامه لحدّته وثورانه الطبيعي ويجرّد أن سمع بعض شيء من العقل دون أن يسمع كل الأمر الذي يأمره به هو يندفع للانتقام ، لقد كشف له الدليل أو التصوّر أن هناك إهانة فسرعان ما يستنج بنوع من القياس أنه يلزم مناهضة هذا العدوّ و يحتدّ و يهجم فى الحال ، أما الرغبة فيكفى أن العقل أو الحساسية تقول لها إن الشيء الفلاني لذيذ حتى تثب في الحال الى الاستمتاع ، ٣ — اذن فالغضب ما زال يطبع العقل الى حدّ محدود ، والرغبة الى الاستمتاع ، ٣ — اذن فالغضب ما زال يطبع العقل الى حدّ محدود ، والرغبة

<sup>–</sup> الباب السادس – فى الأدب الكبيرك ٢ ب ٨ وفى الأدب الى أويديم ك ٦ ب ٦

<sup>§</sup> ۱ – كهؤلاء الخدم – هذا التمثيل وارد فى الأدب الكبير بتوسع ·

وكالكلاب – تشبيه ربما لايكون رفيعا مادام أن أرسطو يريد أن يعذر الفضب .

٢ - أما الرغبة - فانهـ لا تسمع العقل فى كثير ولا قليل بل هي أشدّ عماية من القلب ومربـ
 الغضب .

فلاتطيعه في شيء فهي إذن مخزية أكثر من الغضب . لأن عديم الاعتدال في أمر الغضب يستسلم لقياد العـقل الى نقطة مّا ، في حين أن الآخر الذي لا يعرف أن يقمع رغباته ليس محكوما إلا بها ولا يخضع للعقل في شيء . ﴿ ٤ ﴿ ومع ذلك فان الانسان هو دائمًا معذور أكثر في آتباع حركاته الطبيعية ما دام أنه معذور دائمًا أيضًا أكثر من ذلك في مطاوعة هذه الشهوات التي يشترك في أمرها مع جميع الناس حينما يطأوعها مثلهم . غير أن الغضب حتى مع بوادره فيــه من الطبيعي أكثر من جماح هذه الرغبات الذي لايدفعنا إلا إلىالافراطات والتي لاتقابل البتة حاجات ضرو رية. كشأن ذلك الرجل الذي يظن نفسه معــذورا في أنه ضرب أباه قائلا : و إن أبي كان يضرب أباه و إن أباه كان يضرب أيضا جدّنا، وهــذا الطفل مشيرا الى ولده سيضربني في دوره حينها يكبر لأن هــذا عندنا عادة عائلية " . ويمكن أيضا ذكر ذلك التعيس الذي كان يقول لابنه الذي يجرّه على الأرض أن يقف على عتبة الباب لأنه هو أيضاً لم يجرّ أباه إلا الى هذا الحدّ .

٣ - فهى إذن مخزية أكثر - إن الرغبة على المنى الحق للكلمة لا شعلق بنا . بل لا يتعلق بنا
 الا مطاوعتها أومقاومتها .

عديم الاعتدال في أمر الغضب – أضطررت للحافظة على هذه العبارة مع ما بها من الشذوذ لأحفظ
 ارتباط المعانى بقدر ما يمكن .

<sup>§</sup> ٤ – حركاته الطبيعية – إن الرغبات هي أدخل في باب الطبيعية من الغضب • وبهذه المثابة تكون معذورة أكثر • على أنه يمكن برياضة النفس وقايتها من أن نتولد فيها الرغبات الأثبية • وربما كان أرسطو يلوم من هذه الجهة الرغبات التي لا يقرها العقل • وفوق ذلك ففي الحق أن الغضب والفجور ليسا في الاثم سوا • ولكن لهذا السبب وحده أن الفاجر أو البغي قد طاوع رغباته بدلا من أن يقهرها •

الدين يخفون الدين أن يزاد أن أكبر الناس إثما هم على العموم أولئك الدين يخفون مقاصده ولا غضبه بل يظهرها مقاصده ولا غضبه بل يظهرها مكشوفة . ولكن الرغبة هي على الضدّ كالزهرة اذا صدقت تقاطيعها المصورة بها .

° الغادرة سيفريس التي تعرف ان تقيم سدى الحيلة " .

أو مثل هذه المِنطقة التي يتكلم عنها هوميروس

و ... .. هذا الطلسم الإلهي ... ... " .

" أحبولة يمكن أن يقع فيها حتى قلب الحكم " .

وعلى ذلك اذاكان هذا الصنف من عدم الاعتدال المستور هو أكبر إثما وأشد خريا من عدم الاعتدال في الغضب فيوشك أن يقال إنه هو عدم الاعتدال المطلق والرذيلة على المعنى الحاص ٠ ﴿ ٣ – أربى على ذلك أن لا يألم الانسانُ أن يهين الغير، ولكن متى فعل الانسان مع الغضب فائما يفعل بألم حاد . في حين أن الذي يرتكب إهانة الغير لا يجد إلا لذة . إذا كانت حينئذ الأفعال التي يغضب منها الانسان بحق هي أيضا آثم الأفعال فان عدم الاعتدال المتولد عن الرغبة يكون آثم من عدم الاعتدال المتولد عن الرغبة يكون آثم من عدم الاعتدال المتولد عن الغضب أنه لا إهانة في الغضب .

إذا - الخائنة ''سيفريس'' - ينسب المفسرون هذا البيت الى''هوميروس'' ولكن لا يوجد فيا بق منه بين أيدينا . ومثل هذه العبارة إن لم تكن هي بعينها موجودة في نشيد ''سوفو'' الى الزهرة .

التي يتكلم عنها هوميروس – الالياذة · النشيد ١٤ البيت ٢١٤ وما يليه ·

عدم الاعتدال المطلق – هذه قسوة فى حق الرغبة التى هى طبيعية دون أن تكون مع ذلك غير قابلة
 قاومة .

٩ - لا إهانة فى الغضب - لأن أرسطو يفترض دا بما أن المره مع الغضب لا يتدبر .

◊ ٧ – نستنتج إذن من جديد أن عدم الاعتدال الذى تدفعنا اليــه الرغبات هو أكبر خزيا من عدم اعتدال الغضب . وأن الاعتدال كعدم الاعتدال ينطبقان على اللذات الحثانية المحضة .

§ ٨ — هذه النقط واضحة جلية منذ الآن ولكن يلزم فوق ذلك التذكير هنا بما هي الأنواع المختلفة للذات ، إنها كما قيل في بداية المناقشة : بعضها خاصة بالانسان وطبيعية في نوعها وفي شدتها، وأخرى هي لذات بهيمية، وأخيرا الثالثة ليست إلا أثر عاهات أو نتيجة المرض ، وان معاني القناعة والفجور لا يمكن أن تنطبق إلا على الأولى ، ومن أجل ذلك لا يمكن أن يقال على الحيوانات إلا على سبيل الاستعارة إنها قنوعة أو شرهة ، وفي حالة ما إذا أريد الاشارة الى نوع من الحيوانات مغاير تما لآخر في عدم العفة والدعارة أو في الشره ، ذلك بأن ليس للحيوانات لا اختيار حرولا فكر وأنها خارجة عن الطبع المفكر ، حكمها تقريبا كحكم المجانين بين الناس ، حرولا فكر وأنها خارجة عن الطبع المفكر ، حكمها تقريبا كم المجانين بين الناس ، \$ ٩ — ومع ذلك فان البهيمية هي أقل شرا من الرذيلة ولو أن نتائجها أفظع فإن المبدأ الاعلى لم يكن ليخبث في البهيمة كما خبث في الانسان الرذيل لأن البهيمة لا تملك منه شيئا ، مثل هـذا كمثل ما اذا قورن كائن غير حت بكائن حم المعرفة أي الاثنين منه شيئا ، مثل هـذا كمثل ما اذا قورن كائن غير حم بكائن حم المعرفة أي الاثنين

إلى المنتج ... ... الجثمانية المحضة - يظهر أن المناقشة هنا قد آنتهت وأن هذا الباب يتم بهذه النقطة وأن ما سيتبع يتعلق بما قيل آنفا في الباب الخامس • و ر بما كان في النص تشويش في هذه النقطة كما أن فيه تكريرا •

<sup>§</sup> ۸ – كما قيل فى بداية – راجع ما سبق ب ٤ ف ٢

لا اختيار حرولا فكر - هذا ما تحققه المشاهدة المجرّدة على رغم السفسطات كلها التي أثارتها هذه
 المسئلة .

<sup>--</sup> تقريبا كحكم المجانين – مقارنة صحيحة ولو أن الانسان يمكن أن يكون له مع الانسان المجنون من العلاقات ما لا يمكن أن يكون بينه و بين الحيوانات .

أرذل، ذلك بأن الكائن هو أقل رداءة وأقل ضررا متى لم يكن له المبدأ الذى يفسده الآخر. وهذا المبدأ هنا هو العقل. يمكن أن يقال أيضا إن هـذا بالتقريب كمثل ما إذا أريد مقارنة الظلم والانسان الظالم فانه قد يرى من بعض الوجوه أن أحد الحدين أردأ من الآخر على طريق التناوب. لكن إنسانا شريرا يمكن أن يفعل عشرة الاف مرة من الشرأ كثر من حيوان مفترس.

من الشر أكثر من حيوان مفترس – راجع السياسة ك ١ ب ١ ف ١٣ ص ٩ ص. ترجمتى
 الطمة النانية .

### الباب السابع

الاستعدادات المختلفـــة للاَ شخاص بالنسبة للاعتـــدال وللشره – الخلق الخاص بالشره – حده – شدّة الرغبات تصير الخطايا أكثر قابلية للإعذار – حد الرخاوة – عدم الاعتدال يمكن أن يكون لهسببان : الهياج أو الرخاوة – الفرق بين هذين السببين .

§ 1 — أما اللذات والآلام والرغبات والكراهات التي نتعلق بحواس اللس والذوق والتي قصرنا عليها فيا سبق معانى الشره والقناعة فان شأنها يختلف باختلاف الأشخاص، إذ من الحائز أن يسقط المرء من الصدمات التي قد يتغلب عليها في العادة الناس الآخرون، وبالعكس قد يتغلب المرء على الصدمات التي يسقط بها أكثرالناس، وحينئذ فالانسان تلقاء اللذات عديم الاعتدال في حالة ومعتدل في الأخرى وكذلك الحال في الآلام يكون الواحد ضعيفا ورخوا ويكون الآخرقويا وصبورا، إن الاستعداد الأخلاق لأكثر الناس يحل في الوسط بين هذين الطرفين، وان كانوا يميلون على العموم أكثر الى الجهات الأقل حسنا،

<sup>-</sup> الباب السابع - في الأدب الكبيرك ٢ ب ٨ وفي الأدب الى أو يديم ك ٦ ب ٧

ان يسقط المر. من الصدمات – كان أولى بأرسطو أن يقف عند حد العموميات التي تنطبق على
 أكثر الناس فان العلم يكاد لا يشتغل بالاستثناءات

وان كانوا يميلون على العموم أكثر الى الجهات الأقل حسنا - الملاحظة محكمة ما دامت محصورة في هذه الحدود .

والحرمانات كلتيهما ليستا ضروريتين ويمكن أن يقال فيها ماقيل فى الرغبات والالام التي يجدها الانسان . حينئذ فالذي يستسلم للافراطات في اللذات أو الذي يجرى وراء اللذات مع الافراط مصمما مختارا يغشاها لذاتها فقط لا ناظرا الى نتيجة أخرى، ذلك هو على الحقيقة الفاجر والمتحلل الأخلاق . فقد لا يندم فلان البتة بسبب الأثر الضرورى لخلقه و بالنتيجة هو غير قابل للشفاء . وعلى ضدّ ذلك الانسان الذي يحبس نفسه ويحرمها من اللذة بتصمم شديد هو المقابل لذاك ، وبين الاثنين ذلك الذي يلزم وسطا قيما فهو الحكيم والقنوع. و يمكن إيراد هذا التنبيه بالنسبة لهذا الذي يفرّ من أوجاع البدن لا لأنه لا يستطيع الصبر عليها ولكن لأنه يريد اتقاءها بمحض رويته . ٣ – من هؤلاء الذين يعملون في هذا الصدد بلا إرادة مديرة يمكن أن يميّز بين الانسان المجذوب باللذة وبين الذي ينقِّب عنهـا ليتخلص من الألم الذي تسببه له رغباته وأن يقرر بينهما فرق كبير . كل الناس قد ينحى باللوم على من يأتى عملا مخزيا بدون أية رغبة أو مدفوعا برغبات ضعيفة جدًا أكثر ممن هو مجذوب برغبات صعبة لا تذلل . فكل الناس اذن يجد من يضرب من غير غضب أشـــ ذنبا ممن يضرب وهو في ثورة الغضب . وماذا عسى أن يفعل هذا الرجل ذو الدم البارد إذا ثارت

<sup>-</sup> الفاجروالمتحلل الأخلاق - وليس هو عديم الاعتدال لأن هذا الأخير مع مطاوعته لشهوته يحاربها أيضا و يمكنه أن يتغلب عليها آخر الأمر .

فيه ثائرة الشهوة؟ من أجل هذا كان الفاجر أرذل من عديم الاعتدال الذي لا يضبط نفسه . وفي هاتين الرذيلتين المتطرفتين اللتين بيناهما فيما سبق كانت الرخاوة هي التي نهمنا عنها من جهة والفجور من جهة أخرى .

§ ع — اذا كان الانسان المعتدل هو المقابل لعديم الاعتدال فالإنسان الحازم والصبور هو المقابل للانسان الضعيف والحائر ، إن الحزم ينحصر في المقاومة والاعتدال ينحصر في ضبط الشهوات ولكن لا بدّ من تقرير فرق بين ضبط النفس وبين المقاومة كما أنه يلزم وضع فرق آخر بين عدم الهزيمة وبين الظفر ، لذلك يلزم وضع الاعتدال فوق الحزم الذي يقاوم ويحتمل ، إن — فالذي ينهزم حيث يقاوم أو يستطيع المقاومة أكثر الناس ليس إلا ذا خلق خائر وفاتر لأن الفتور هو واحد من أواع الحور ، مثلا فلان يترك رداءه مجرجرا حتى لا يكلف نفسه رفعه يتخذ هيئات المريض وهو مع ذلك لا يعتقد أنه أهل لأن يرثى لحاله مهما اتخذ شبها من أشباه أولئك الذين هم محل للعطف حقيقة ، إح — كذلك الحال بالنسبة للاعتدال وعدم

الفاجر أرذل - لأن رغباته أقل حدة وأنه يستطيع اذا شاء أن يقاومها بأسهل من الآخر .

<sup>-</sup> التي نبهنا عنها – في هذا الباب عينه وفي هذه الفقرة .

والفجور من جهة أخرى – يرى بعض المفسرين أنه كان الأولى أن يقال . "وعدم الاعتدال"
 ولكن جميع النسخ المخطوطة مجمعة على النص الأوّل . إن الرذيلتين اللتين نبه عليهما أرسطو آنفا هما رذيلتان
 لاتدبر فيهما و بالنتيجة يظهر أن الأمرهنا ليس بصدد الفجور الذى هو مصحوب دا بما بالتصميم على حسب نظرية أرسطو نفسه . ومن الجائز أن يكون ذلك قد وقع سهوا من المؤلف نفسه .

إلى عندال فوق الحزم – ملاحظة دقيقه و ربما لا يدرك ماهى عليه من الإحكام في اللغة الفرنسية
 كما هو الحال في اللغة الاغريقية ، لأن الكلمات في الأولى ليس بينها من المقابلة ما بينها في الأخرى .

إه - لأن يربى لحاله - من حيث هو مريض على أن المثل الذي اتخذه أرسطو ليس ، فيا يظهر ،
 موضحا الفكرة .

الاعتدال فلايدهش الانسان لرؤية رجل هزمته إما الاستمتاعات المفرطة و إما الآلام الحادة، بل على ضدّ ذلك قد يميل المرء إلى أن يغفر له ذلك إذا كان قد قاوم بادئ الأمر بكل قواه كما فعل و فيلقليط ثيودقت وقد جرحه الثعبان أو كما فعل و سرسيون و في الوبي قرسنيوس أو كأولئك الذين إذ يحاولون كتم ضحكة عالية تنفجر قهقهتهم دفعة واحدة كما وقع و لا كسينوفنت عير أن الانسان متى ترك نفسه ينهزم فى الأحوال التي فيها يستطيع أكثر الناس أن يقاوموا ولم يكن كفئا لاستمرار الجهاد كان غير معذور إلا إذا كان هذا الضعف يرجع إلى تركيب خاص أو إلى مرض مّا كما هو شأن الملوك السيتيين الذين كان بهم الخور ميراثا عائليا أو كالنساء اللواتي هن بالطبع أشد ضعفا من الرجال . ٧ إلى أن تكون من الرخاوة ، اللعب بطالة مادام نوعا من عدم الاعتدال غير أنها أقرب إلى أن تكون من الرخاوة ، اللعب بطالة مادام

<sup>§ 7 - &</sup>quot;فيلقليط ثيودقت" - كان ثيودقت شاعر مأساة وأصله من فازيليس فى فنفيليا وكانت صديقا لأرسطو وكان أرسطو يعند بكفاءته ويستشهد به عدّة مرات فى " الخطابة" وفى " السياسة" ك 1 ب 7 ف 1 و 1 من ترجمتى الطبعة الثانية . وقد قال المفسر الأغريق إن فيلقليط فى مأساة الشاعركان قد عضه النعبان فى يده ، فاحتمل بادئ الأمر من غير شكوى هذا الألم الشديد فلما لم يستطع ضبط نفسه صرخ : ألا فاقطعوا يدى .

<sup>-</sup> سرسيون فى " الوبى قرسينوس " - يوجد شاعر مأساة باسم " قرسينوس " أحدهم آ "بينى والآخر من أغريجنت فى صقلية . ولا يدرى إلى أيهما تنسب المأساة التى يذكرها أرسطو . وعلى رأى المفسرين إن "سرسيون" فى مأساة " قرسينوس " لما اطلع على حب ابنته الأثيم سألها عن عشيقها و وعدها أن لا يغضب إذا هى أطلعته على جلية الخبر . ولكنه لما علم منها ماجرى آشتة به الحزن حتى قتل نفسه .

<sup>–</sup> أكسينوفنت – لا يُعرف بوجه آخر من هذا . وقد ذكر '' سينيك '' أنه كان يوجد مغن ماهر يسمى اكسينوفنت كان معاصرا لأرسطو وكان فى حاشية الاسكندر .

 <sup>-</sup> شأن الملوك السيتين - الناس على غير هذا الرأى فانهم يتمثلون عادة الملوك السيتيين يعيشون عيشة
 تعسف ووحشية . لذلك صحح أحد المفسرين الأغريق هذا بأن قال " الفرس " عوضا عن السيتيين .

أنه راحة، وإن من يحب اللعب أكثر مما ينبغى يجب أن يُصفّ بين الذين يفرطون في أخذ الراحة والبطالة .

§ ٨ — على أنه يمكن أن يكون هناك سببان لعدم الاعتدال: الثائرة والضعف، فن الناس من لا يعرفون بعد أن عقدوا عزمهم أن يلتزموه لأن شهوتهم لتسلط عليهم، وآخرون لا تجرهم شهوتهم إلا لأنهم لم يتدبروا ماذا يفعلون، وآخرون أيضا، لأنهم كالذين دغدغوا أنفسهم لم يعودوا قابلين للدغدغة بملامسة رفقائهم، يشعرون سلفا وثبة الشهوة عليهم و يتوقعونها فيأخذون حذرهم و يوقظون عقلهم ولا يتركون أنفسهم تهزمها الانفعالات التي تحاصرهم مقبولة كانت أم مؤلمة، وعلى العموم فان الناس الحديدين السوداويين هم الذين يدعون أنفسهم إلى هذا النوع من عدم الاعتدال بالثائرة، فبعضهم بحدة طبعهم والآخرون بشدة الذي يمكن أن يسمى عدم الاعتدال بالثائرة، فبعضهم بحدة طبعهم والآخرون بشدة إحساساتهم غير أكفاء لانتظار أوامر العقل لأنهم لا يكادون يتبعون إلا تصورهم وآنفعالاتهم.

٨ - لأنهم لم يتدبروا - يظهر لىأن هذا لا ينطبق على عدم الاعتدال الذى هو فىنظر يات أرسطو
 مصحوب دائمًا بتدبر و لجاج نفسى ٠ ور بما ينبغى أن تترجم العبارة هكذا : " لم يتدبروا حق التدبر ٠

السوداو بين - فى الأدب الكبير حيث توجد هــذه التقاسيم لا يظهر على أرســطو أنه رحيم
 بالسوداو بين · إنه لا يعذرهم بل يراهم أغلظ إثمــا من الآخرين ·

### الباب الشامن

مقارنة عدم الاعتدال بروح الفجور – عدم الاعتدال أقل إثمــا فانه ليس مندبرا فيه و إنه متقطع . أما الفجورفعلي ضد ذلك هو فساد عميق لاينحرج البتة في إتيان الشر – صورة عديم الاعتدال .

§ ١ — الفاجر كما قلت آنفا ليس إنسانا يشعر بوخر الضمير بل يبق ملازما لما اختاره بتدبر . وعلى ضد ذلك لا يوجد رجل عديم الاعتدال لا يندم على ضعفه . لذلك يكون عديم الاعتدال ليس هو بالضبط من يمكن أن يوهمه السؤال الذى وضعناه لأنفسنا فيا سبق . إن أحدهما لا يُشفى والآخر يمكن أن يُشفى من رذيلته . فان الدعارة التي تلذ لها أنواع الفجور تشبه الاستسقاء أو السل أعنى الأمراض التي لا تشفى وأما عدم الاعتدال فأولى به أن يشبه بنو به الصرع . أحدهما ثابت والآخر ليس رذيلة مستمرة . وبالاختصار عدم الاعتدال والرذيلة بالمعنى الحاص هما مختلفا الجنس تماما . إن الفجور أو الدعارة يخفى على نفسه و يجهل ذاته وعدم الاعتدال لا يمكن أن يجهل نفسه . § ٢ — من هؤلاء الناس أقلهم شرا ربما كانوا أيضا هم أولئك الذين يخرجون عن أنفسهم بشدة شهواتهم . إنهم خير من أولئك الذين مع صحة أولئك الذين يخرجون عن أنفسهم بشدة شهواتهم . إنهم خير من أولئك الذين مع صحة تفلهم لا يعرفون أن يستمسكوا به . هؤلاء الأخيرون هم فى الواقع يتركون أنفسهم عقلهم لا يعرفون أن يستمسكوا به . هؤلاء الأخيرون هم فى الواقع يتركون أنفسهم تهزم بشهوة هى مع ذلك أقل قوة ولا تأخذهم من غير أن يفكروا فيها كما هو حال

<sup>-</sup> الباب الثامن - في الأدب الكبيرك ٢ ب ٨ وفي الأدب الى أو يديم ك ٦ ب ٨

<sup>§</sup> ۱ – كا قلت آنفا – ب ٧ ف ٢

<sup>–</sup> أحدهما لا يشفى – وهو الفاجر .

<sup>-</sup> والآخر يمكن أن يشفى -- وهو عديم الاعتدال •

٢ - هؤلا. الأخيرون هم في الواقع – أولئك هم عديمو الاعتدال يسمعون صوت العقل ولا يتبعونه •

الآخرين . إن عديم الاعتدال يشبه كثيرا أولئك الذين يسكرون فى لحظة بقليل من النبيذ مع أنهم لم يأخذوا منه إلا أقل مما يشرب أكثر الناس .

§ ٣ − يرى حينئذ أن عدم الاعتدال ليس هو بالضبط الدعارة ولكنه بوجه ما يختلط بها . في الواقع إذا كان عدم الاعتدال هو ضد إرادة من يستسلم له وإذا كانت الدعارة هي على ضد ذلك نتيجة إرادة متدبرة فان عدم الاعتدال والدعارة لها نتائج متشابهة تمام التشابه في العمل ، تلك هي كلمة "ديمودوقوس" في حق الميليزيين إذ كان يقول "الميليزيون ليسوا مجانين ولكنهم يفعلون فعل المجانين" كذلك عديمو الاعتدال ليسوا بالضبط أشرارا وظلمة ومع ذلك هم يرتكبون أفعال الأشرار ،

§ ٤ - خلق أحدهما هكذا يتتبع اللذات الحسية المفرطة والمضادة للعقل القيم دون أن يكون معتقد أنه يحسن صنعا، في حين أن الآخر هو على هذا الاعتقاد لأنه مركب لكيلا يبحث إلا على اللذات ، حينئذ يمكن أحدهما أرب يرجع بسهولة وأما الآخرفلن يرجع البتة ، لأن بين الفضيلة و بين الرذيلة هذا الفرق : أن هذه تفسد المبدأ الأخلاقي وتلك تنميه وتحفظه ، وأما من حيث العمل فالمبدأ الذي يحل على الفعل هو الغرض النهائي الذي يبتغي كما أن في الرياضيات المبادئ هي الفروض التي سلم بها بادئ بدء ، فليس الدليل في هذه الحالة الأخيرة هو الذي يعلمنا الفروض التي سلم بها بادئ بدء ، فليس الدليل في هذه الحالة الأخيرة هو الذي يعلمنا

<sup>–</sup> يسكرون فى لحظة – تشبيه محكم •

<sup>§</sup> ۳ – الدعارة – وهي ما سماه أرسطو الفجورفيا سبق •

ديمودوقوس – هو شخص معروف قليلا قد بق من آ ثاره بعض قطع فى ديوان الشعراء .

إ عديم الاعتدال .

<sup>–</sup> والآخر – الفاجر .

المبادئ وليس هو أيضا الذي يعلمنا إياها في سلوك الحياة بل إنما هي الفضيلة ، سواء كان الطبع منحنا إياها أم أننا كسبناها بالعادة ، هي التي تعلمنا سلامة الحكم على مبدأ جميع أفعالنا . فالذي يعرف أن يميزه جيدا فهو الرجل الحكيم والقنوع ، وأما الفاجر فهو الذي يأتي الضد تماما . § ه — من الناس من يستطيع تحت تأثير شهوة أن يجاوزكل الحدود على خلاف أوامر العقل القيم . تحكمه الشهوة الى حد أنه لا يتبع بعد في الغالب قواعد العقل الكامل ، غير أنها لا نتسلط عليه تسلطا يعميه الى حد أن يقتنع بأن من الحسن إرخاء العنان للسعى و راء اللذات التي تجتذبه . هذا هو على التحقيق عديم الاعتدال الذي هو أقل سقوطا من الفاجر فانه ليس فاسدا على الاطلاق لأن أنفس ما في الانسان وهو المبدأ لا يزال موجودا باقيا فيه ، أما الآخر فليس الأمر فيه مجرد عماية جلبتها الشهوة بل أنما هو نهج من الفسوق مسلوك . هكن إذن بناء على ما تقدّم أن يستنتج بوضوح أن الاستعداد الأخلاقي لعديم الاعتدال لا يزال طيبا وأن استعداد الفاجر هو خبيث تماما .

إه – من الناس من يستطيع – ربما كان المتن يلح كثيرا فى مسئلة من السهولة بمكان ومع ذلك فقد
 استوفت بحنا بعد كل ما تقدّم .

# الباب التاسع

الانسان المعتدل لا يطبع إلا العقل القويم – للمناد بعض علاقات بضبط النفس – الأسباب العادية للعناد – فى تغيير الرأى – يمكن أيضا أن يكون تغيير الرأى مسببا على أسباب ممدوحة – مثال وتنيوفتوليم " – الاعتدال يوجد بين الخود (عدم الحساسية ) الذى يصدّ اللذات الأكثر ما يكون إباحة و بين الفجور الذى فقد كل سلطان على النفس – علاقات الاعتدال بالقناعة – الفروق بينهما .

§ 1 — هاك مسائل أخرى يمكن وضعها أيضا . الانسان المعتدل الحاكم لنفسه هل هو هذا الذي يطبع أى داع كيفا اتفق ويثبت على العزيمة التي اعتزمها مهما كانت هذه العزيمة؟ أم هل هو فقط ذلك الانسان الذي يطبع العقل القويم؟ ومن جهة أخرى هل عديم الاعتدال هو هذا الذي لا يثبت على العزيمة التي اعتزمها أياكانت أو الى الاستدلال الذي اتخذه أياكان؟ أم هل هو فقط ذلك الذي يستمسك بحجة باطلة وبعزيمة ليست هي الحسني كما قدمت فيا سبق؟ أم هل لا يلزم أن يقال بالأولى إن الانسان المعتدل هو ذلك الذي عرضيا يمكن أن يتمسك بعقل كيفا كان ولكنه جوهريا لا يتمسك إلا بالعقل الصحيح و بالإرادة المستقيمة التي هي وحدها تسيره؟ أليس عديم الاعتدال هو ذلك الذي لا يعرف أن يعتصم بالعقل الحقيق والعزيمة الصحيحة؟ § ٢ — لإيضاح ذلك نقول: متى آثر الانسان أو متى ابتغي شيئا والعزيمة الصحيحة؟

<sup>-</sup> الباب الناسع - في الأدب الكبير ك ٢ ب ٨ وفي الأدب الى أو يديم ك ٦ ف ٩

إ ١ – هاك مسائل أخرى – قد أضفت هذه العبارة • راجع فها سبق ب ٢ ف ١ بقية المسائل التي
 عمد أرسطو الى بحثها في هذا الكتاب •

المعتدل الحاكم لنفسه - كل هذا تفسير للكلمة الوحيدة الموجودة فى المتن .

كا قدّمت فيا سبق - فى آخرالباب السابق · المسئلة التى يضعها أرسطو لنفسه هنا يظهر أنها دقيقة
 ولا يُرى لها فائدة بعد الايضاحات السابقة ·

نظرا الى شىء آخر فانما يبتغى أو يؤثر هذا الشىء الأخير جوهريا لذاته فى حين أنه لا يبحث عن الأقل إلا عرضيا و بالواسطة ، ووجوهريا فى ذاته " يدل هنا على معنى المطلق بحيث يكون من المحكن أن يكون بالنسبة لسبب ما أن أحدهما يثبت وان الآخر لا يثبت ، ولكن بوجه الاطلاق إنما هو فى النهاية ليس إلا العقل الحق يتبعه أحدهما ويحد عنه الآخر .

\$ ٣ – قــد يلقي المرء أناسا يصممون بثبات على رأيهم ويســمون عنيدين ، كعقول لا تقتنع إلا بصعوبة ولا يمكن إلا بمشقة عظمي تغيير اعتقاداتهم . هــذا الحلق له بعض وجوه شبه بخلق الرجل المعتدل الذي هو دائمًا سيد نفسه كما أن للبذر نسبة بالسخيّ والمتهوّر بالشجاع . ولكنهما مع ذلك يحتلفان من وجوه شتى . فأحدهما وهو المعتدل لا يدع نفسه تذهب الى تغيير رأيهــا تحت سلطان الشهوة أو الرغبة وحده ولكن إذا كان هناك محل للتغيير فالرجل المعتــدل الذي يعرف أن يضبط نفسه أحب شيء لديه تغيير رأيه في الفرصة المناسبة . أما الآخروهو العنيد فعلى الضدّ لا يرجع الى الصواب لأن العنيدين غالبا لا تهمهم إلا رغباتهم ولا ينقادون إلا الى الآراء التي تعجبهم . ﴿ ﴾ ٤ — وعلى العموم العنيدون هم النــاس المهتمون برأى شخصي والجهلاء وجفاة الناس. يتشبث أحدهم برأيه الخاص بسبب علاقات اللذة والألم فيفرح بظفره متى كانت أدلة الغير لا تبلغ أن تغير شعو رك . ويتألم كثرا إذا كارن رأبك مرفوضا كالأوامر العالية التي لا يصادق عليها الشعب • لذلك كان للناس العنيدين علاقة بعديم الاعتدال الذي لا يعرف أن يضبط نفسه

<sup>§</sup> ٣ – ويسمون عنيدين – لم أجد كلمة أضبط من هذه لتحصيل الكلمة التي استعملها أرسطو • ولكنه لا توجد مشابهة كافية بين العناد وبين الاعتدال حتى يكون هناك محل للقارنة • على أن الصورة التي يرسمها أرسطوهنا من العنيد هي غاية في الضبط •

أشد من علاقتهم بالمعتدل الذى هو دائم سيد لنفسه ، توجد حالات فيها يمكن الانسان نبذ الفكرة التي كانت له بادئ الأمر من غير أن يكون ذلك نتيجة ضعف أو عدم اعتدال يُفقد المرء ضبط نفسه ، تلك حال ونيوفتولي في فيلوكتيت لسوفوكل إنها هي أيضا اللذة ، ان شئت ، هي التي تدفعه الى عدم التمسك بعزيمته الأولى ولكنها لذة شريفة مادام أنه مجود على أن قال الحق رغم نصائح وأوليس الذي أقنعه بأن يقول الكذب ، حينئذ لا يمكن أن يقال على انسان إنه فاجر رذيل وعديم الاعتدال لحجود أنه أتى فعلا تحت تأثير اللذة ، لأنه لا يكون كذلك إلا إذا كان باللذة التي تجذبك شيء محز .

§ ٥ — ما دام إذن أنه يمكن أيضا أن تُطلب لذات البدن أقل مما ينبغى وأنه في هذا التحفظ المفرط يمكن أيضا الحيد عن قواعد العقل فالانسان المعتدل حقا الذى يضبط نفسه دائما يمثل الخلق الوسط بين ذلك الذى ذكرته آنفا وبين عديم الاعتدال . إذا كان عديم الاعتدال لا يطيع العقل فذلك لأن به شيئا أكثر مما يلزم والآخر على الضد به شيء أقل في حين أن الانسان المعتدل حقا يبق دائما مخلصا للعقل ولا يتغير البتة تحت أى تأثير آخر ، غير أنه ما دام الاعتدال هو كيفا مجودا فيلزم، على ما يظهر، أن يكون الكيفان المضادان مذمومين، وكذلك في الواقع يقدر

 <sup>§</sup> ٤ -- فیلوکتیت لسوفوکل - ج ٥ ص ٥ ٦ ٩ وما بعــدها ٠ ولقد روی أرسطو هذا المثل فیا سبق
 ب ۲ ف ٧

<sup>-</sup> محت تأثير اللذة – كما يصنع ''نيوفتوليم'' .

<sup>§</sup> ه – مادام إذن أنه يمكن ... – هذه المعانى لا 'نسق تمــاما وقد كان الانتقال ضروريا .

<sup>-</sup> ذلك الذي ذكرته آنفا – الذي يدفع الحرمان الى أكثر مما ينبغي ·

الناس عادة هـذه الكيوف . ١٩ – لكن نظرا الى أن أحدها لا يظهر إلا عند القليل جدا من الناس ولا يظهر إلا نادرا فينتج من ذلك أنه كما أن القناعة يظهر أنها هي وحدها المقابل للفجور كذلك أيضا الاعتــدال وحده يظهر أنه المقابل لعــدم الاعتدال . ٧٧ – ومن جهة أخرى نظرا الى أن الأشــياء لا تسمى في الغالب إلا بحسب ما بينها من المشابهات فقد قيل إلحاقا بالاعتدال العادي اعتدال الحكيم ولكن ذلك ليس إلا مشابهة ظاهرية . حق أن الانسان المعتدل غير أهل البتة لأن يفعــل أيا كان ضدّ العقل بجاذبية اللذات البدنية وهذه هي أيضا فضيلة الانسان الحكم حقا . ولكن بينهما هذا الفرق وهو أن لأحدهما رغبات رذيلة وايس للاخر منها شيء . خلق أحدهما بحيث لا يعرف أن يشعر بلذات ضدّ العقل في حين أن الآخريمكن أن يشعر بلذة من هذا القبيل دون أن يترك نفسه مع ذلك تنجذب لها . ٨ – وعلى هذا الوجه أيضا يتشابه عديم الاعتدال والفاجر . وإنكانا مختلفين في كثير من الوجوه . لأن الاثنين جميعا يطلبان لذات البدن ولكن أحدهما يعكف عليهـا وهو يعتقد أنه يلزم أن يعكف علمهـا والآخروهو يعتقد أنه لا يلزم ذلك .

٦ = نظرا الى أن أحدها ... القليل جدا من الناس – هذا هو الحرمان المفرط ٠

٧ - لأحدهما رغبات رذيلة - هو عديم الاعتدال الذي يطاوع أحيانا رغباته السيئة وأحيانا يقاوم .

٨ = وعلى هذا الوجه أيضا - تكرير جديد لما قيل عدة مرات فى كل ما سلف ٠

### الباب العاشر

التدبير وعدم الاعتدال لايجتمعان – صورة جديدة لعديم الاعتدال – عدم الاعتدال الطبيعي هوأصعب شفاء من عدم الاعتدال الناشئ عن العادة – ملخص النظريات على عدم الاعتدال .

§ 1 — لا يمكن أن يكون انسان واحد مدبرا وعديم الاعتدال معا، لأن الانسان المدبركما بينا آنفا هو في آن واحد على أخلاق لا تعاب ، § 7 — ليكون المرء مدبرا حقا لا يلزم فقط أن يعلم ما ذا ينبغي فعله، بل يلزم فوق ذلك أن يعمل و يطبق ما يعلم ، ولكن عديم الاعتدال أبعد من أن يعمل بتدبير وان كان لا شيء يمنع من أن يكون المرء حاذقا وعديم الاعتدال معا ، وإن ما يُظهر بعض الناس بمظهر المدبرين وهم عديمو الاعتدال هو أن الحذق لا يختلف عن التدبير إلا من الوجهة التي أوضحناها في دراساتنا السالفة حيث أبنا أنهما إذا اقتربا من جهة الذكاء والتفكير فانهما أخلاقيا مختلفان بالأسباب الداعية لأحدهما وللآخر ، § ٣ — كذلك عديم الاعتدال لا يمكن أن يعتبر كرجل يعلم بالضبط و يرى بجلاء ما ذا يفعل ، بل أو لى الأنه يعلم بقدر ما ماذا يفعل ولماذا يفعله ومع ذلك فليس كائنا فاسدا لأن إرادته به أن يكون كن هو نائم أو أخذ منه النبيذ مأخذه ، إنه يفعل على التحقيق بالارادة لائه يعلم بقدر ما ماذا يفعل ولماذا يفعله ومع ذلك فليس كائنا فاسدا لأن إرادته

<sup>-</sup> الباب العاشر - في الأدب الكبيرك ٢ ب ٨ وفي الأدب الى أو يديم ك ٦ ب ١٠

<sup>§</sup> ۱ – مدبرا وعديم الاعتدال – مسئلة نبه عنها في ب ۱ ف ۷

<sup>-</sup> كابينا آنا - ك ٦ ب ٤ ف ٧

۲ - ف دراساتنا السالفة - ك ۲ ب ۱۰ ف ۹

٣ – كذلك عديم الاعتدال لا يمكن – هذه الصورة الجديدة من عديم الاعتدال لا تكاد تحصل شيئا
 جديدا فير ماقيل فيا سبق . على أن من بعض التقاطيع مالم يرسمه أرسطو بعد .

محدودة . وبالنتيجة يلزم أن يقال عليه إنه رذيل بالنصف و إنه ليس على الاطلاق بحرما وظالما مادام أنه لايسعى فى خدعة أحد، وفى الواقع أن من بين عديمى الاعتدال فى المراتب الدقيقة المختلفة من لا قوة له بالتصميم على المقاصد التى أزمعها ومنهم من هو سوداوى بحيث يكون على خلق متردد معه لايمتزم أى قصد . وفى الحقيقة عديم الاعتدال يكاد يشبه مملكة فيها يسن ما يلزم سنه من الأوامر ولها شرائع شريفة غير أنها لا تطبق منها شيئا على حد الكلمة الظريفة التى قالها أَنكُسَاندريد .

و كذلك تريد الملكة التي قلما تفكر في القوانين "

أما الانسان الرذيل حقا فانه على ضدّ ذلك يشبه المملكة التي تطبق قوانينها ولكنها قوانين بغيضة .

§ عدم الاعتدال والاعتدال يطلقان دائمًا على الأفعال المجاوزة للحدود التى يبق فيها عادة أكثر الناس . فالمعتدل يقف على مدى أبعد من القوة التى لأكثر الناس فى ضبط شهواتهم، وغير المعتدل هو مقصر عن بلوغ هذه القوة ، إن عدم اعتدال أخلاق السوداويين هو أسهل شفاء من عدم اعتدال تلك الأخلاق التى تريد طاعة العقل ولكنها لا تعرف أن تثبت على هذه الطاعة ، ومن عديمي الاعتدال

 <sup>-</sup> سوداوی بحیث یکون - راجع ما سلف آخر ب ∨ ف ۸ فان أرسطو کان یظهر علیــه أنه یضع السوداوی فی زمرة الطبائع الحادة .

<sup>-</sup> لا تطبق منها شيئا – ملاحظة جميلة محكمة .

<sup>-</sup> أَنْكُسَاندريد - شاعر في زمر أرسطو يستشهد به عدة مرات في الكتاب النالث من الخطابة ب ١٠ و ١١ و ٢١

الانبيان الرذيل حقا - هذا هو الفاجر .

أولئك الذين لم يَكُونوه إلا بالعادة، يبرأون بأسهل من أولئك الذين يَكُونونه بواسطة المزاج لأن العادة أسهل تغييرا من الطبع . وهذا هو أيضا السبب فى أن العادة صعبة الفقدان . إنها تشبه الطبع كما كان يقول وو ايڤينوس " .

« الذوق ياصديق العزيزمتي لبث زمانا طويلا جاز أن ينتهى بأن يكون طبعا » § ه \_ والخلاصة أننا قد وضحنا ماهو الاعتدال وعدم الاعتدال والحزم والرخاوة وأننا ما هي نسب هذه الاستعدادات بعضها إلى الأخرى .

إن الحال السابع وكان يظهر أن هذا الحال العالم وكان يظهر أن هذا الكتاب السابع وكان يظهر أن هذا الكتاب ينبغي أن ينتهى هذا .

## الباب الحادي عشر

يهم الفيلسوف الذي يدرس علم السياسة أن يجيد معرفة طبيعة اللذة والألم – هل اللذة خير؟ وهل هي الخير الأعلى؟ – أدلة مختلفة الجهات على هذه المسئلة – في أنواع اللذة وأسبابها – جواب على الاعتراضات المختلفة الواردة على اللذة – الحكيم يتق اللذات التي ليست لذات على الاطلاق والتي هي مصحو بة بخليط من الألم.

١ حتى أريد درس علم السياسة بطريقة فلسفية يجب درس طبيعة اللذة والألم درسا عميقا لأن الفيلسوف السياسي هو الذي يحدّ الحير الأعلى وهناك يمكننا بالانتباه الدائم أرن نقول على كل شيء بوجه الاطلاق إنه حسن أو إنه قبيح .

- الباب الحادى عشر – في الأدب الكبيرك ٢ ب ٩ وفي الأدب الى أويديم ك ٦ ب ١١

§ 1 - متى أريد - هذا موضوع جديد يبتدئ هنا ويستمر الى آخر الكتاب . انه لا يتعلق بما سبقه ولا يتصل بما يتبعه ، على ان أرسطو يدرس أيضا بالنطو يل موضوع اللذة و يقيم نظر يتها فى أول الكتاب العاشر . وعلى هذا فقد رأى بعض العلما ، من المحتمل أن تكون هذه المناقشة التى تملاً ثلاثة أبواب هى العاشر . وعلى هذا فقد رأى بعض العلما ، من المحتمل أن تكون هذه المناقشة التى تملاً ثلاثة أبواب هى الثلاثة الأبواب هى المؤلفات الخاصة باللذة التى تكلم عنها "ديو چين لايريس" في فهرسته كه ه ب ٢ ٢ و ٢ ٢ مس ١ ١ ١ من طبعة فيرمين ديدو . ينبغى أن يضاف الى ذلك أن نظام المناقشات فى الادب الكبير هو بعينه هنا وان نظرية اللذة تجيى . بعد نظرية عدم الاعتدال . و انى لا أقول شيئا عن الادب الى أو يديم الذى يحصل هذا الكتاب السابع بنصه حرفا بحرف . وان تكرير نظارية اللذة فى الكتابين السابع والعاشر هى من الأدلة القوية انتى استند البها فرتش الناشر الأخير للا دب الى أو يديم لنسبة هذا الكتاب السابع والذى سبقه الى أو يديم لنسبة هذا الكتاب السابع والذى سبقه الى أو يديم لا الى أرسطو . و يكون هذان الكتابان قد نقلا من "الادب الى أو يديم" الى ثويديم" . ولقد افترض هذا الفرض أيضا " كاسو بون " و" شايرمانس" فيا يتعلق بالمناقشة الخاصة باللذة .

علم السياسة – الذي يضعه أرسطو فوق علم الأخلاق راجع ما سبق ك ١ ب ١ ف ٩
 الفيلسوف السيامي – إن المهمة التي ينوطها أرسطو بالسياسي أولى بها أن تكون منوطة بالأخلاقي ٠
 راجع فيا سبق ك ١ ب ٢ ف ٢

١٤ – ومن جهة أخرى ليس أقل من ذلك ضرورة أن ندرس هذه الموضوعات الكبرى ما دمنا قد اعترفنا أن أسس الفضيلة والرذيلة هي اللذات والآلام . وهذا بالغ في الحق الى حد أنه في اللغة العادية تكاد لا تفصل السعادة عن اللذة البتة . ومن أجل هذا في اللغة اليونانية الكلمة التي تدل على السعادة تشتق من الكلمة التي تدل على الفرح .

§ ع — وعلى العموم يمكن أن يقال على اللذة إنها ليست خيرا لأن كل لذة هي

۲ = قد اعترفنا - راجع ما سبق ك ۲ ب ۱۱ ف ۱

<sup>-</sup> ومن أجل هذا فى اللغة اليونانية - اضطررت الى تفسير عبارة النص حتى يبين فى لغتنا (الفرنسية) ما يريد أرسطو أن يقرره من التقريب ، على أن الاشتقاق الذى يذكره تحكمى وفاسد كالاشتقاقات التى جاء بها أفلاطون فى و كاتيل "، ولقد أصاب وشايره اخر" فى أن حكم على هذا الاشتقاق بأنه ليس جديرا بأرسطو واجع مذكرته على مؤلفات أرسطو الاخلاقية ص ٣٣١ من مجموعة آثاره القسم الثالث الجزء الثالث .

٣ - رأى يقرر - هذا هو رأى المذهب الكلابى الذى اعتنقه بعد ذلك الرواقيون .

بعض لذات يمكن أن تكون خيرات – يمكن تعرّف نظرية أفلاطون فى هذه النظرية كما فى النظرية الآتية ، ولا شبك فى أن أرسطو استصغر أن يضع بجانب هـذه الثلاثة المذاهب المذهب السيرانيق الذى أسسه "أرستيب" وفصله بعد ذلك "ابيقور" .

إ إلى العموم يمكن أن يقال - هــذا الاعتراض على اللذة هو ميتافيز يق محض • اللذة مجرّد ظاهرة وقتية و إضافية • وعلى ذلك فلا يمكن أن تكون خيرا •

ظاهرة محسوسة نمو لتصل الى حالة طبيعية ما وأنه لا تولد ولا ظاهرة تحصل الا وهى ملائمة للغرض الذى الى جهته تميل، مثال ذلك أنه لا يمكن البتة أن تختلط عملية بناء البيت بالبيت نفسه، ومن جهة أخرى الانسان المعتدل والقنوع يتق اللذات والانسان المدبر لا يطلب إلا فقدان الألم لا اللذة بالضبط، أضف الى ذلك أن اللذات تمنع التفكر والتدبر و يكون منعها أعظم كلما كانت أشد حدة كلذات العشق، ومن ذا الذى يمكنه فى الواقع أن يفكر فى شيء فى مثل هذه اللحظات، وفوق ذلك فانه ليس للذة فن ممكن فى حين أن كل خير هو نتيجة فن منتظم، وآخرا فان الأطفال والحيوانات تطلب أيضا اللذة، في منها ما هو غز : منها ما كل الناس يؤثمه بل أن جميع اللذات ليست حسنة هو أن منها ما هو غز : منها ما كل الناس يؤثمه بل منها ما هى ضارة بمن يتذوقها، وأكثر من لذة يمكن أن يسبب لنا أمراضا،

٩٦ – على ذلك إذن فاللذة ليست هى الخير الأعلى وليست غاية . إن هى الا ظاهرة ومجرّد تولد. تلك هى على التقريب جميع النظريات التى وضعت فى هذا الموضوع .

<sup>-</sup> ظاهرة محسوسة – أى تعانيها الكائنات الموصوفة بالحساسية ·

 <sup>–</sup> رمن جهة أخرى – اعتراض ثان •

<sup>-</sup> أضف الى ذلك أن اللذات - اعتراض ثالث .

<sup>-</sup> وفوق ذلك - اعتراض رابع·

وآخرا ـ اعتراض خامس . وسيجيب أرسطو بوجه خاص على الاعتراض الأوّل .

<sup>§</sup> ه - قد يقال أيضا - زدت هـذه الكلمات لأبين أن أرسطو يستمر في عرض الاعتراضات وأنه إلى هنا لا يقول شيئا من عنده .

٦ - جميع النظريات – وجميع الاعتراضات على اللذة ٠

§ ∨ — غير أنه لا ينتج من ذلك أبدا أن اللذة لا يمكن أن تكون لهذه الاسباب لا خيرا ولا الحير الأعلى ، وإليك البراهين على ذلك : بديا نظرا الى أن الحير يمكن أن يحل على معنيين مختلفين جدا وأنه يمكن أن يكون إمّا مطلقا وإمّا نسبيا أى على نسبة ما فينتج من ذلك أن طبيعة اللذة والكيوف التى تنتجها وكذلك الحركة التى تحصلها والأسباب التى تسببها يجب أن تبدى فروقا ليست أقل منها عددا ، فن اللذات التى يظهر أنها قبيحة بعضها قبيحة مطلقا والأخرى ليست كذلك إلا بالنسبة لشخص فلان أو فلان في حين أنها مقبولة بالنسبة لفلان آخر ، ومنها ما هى ليست مقبولة تماما بالنسبة لفلان اخر ، ومنها ما هى ليست لحظات قصيرة ولو أنها في ذاتها لا ينبغي أن تطلب ، ومنها أيضا لذات أخرى ليست في الحقيقية لذات وليست كذلك إلا في الظاهر ، تلك هى جميع اللذات المرضى مشلا ، المصحو بة بألم والتي لا غاية لها إلا شفاء بعض الأوجاع كلذات المرضى مشلا ،

٧ - غير أنه لا ينتج من ذلك أبدا - يظهر أن أرسطو ينحيز الى اللذة ويدفع عنها الهجات التي
 هو جمت بها .

<sup>—</sup> أقل منها عددا — يعنى أن اللذة يمكن أن تكون مطلقة أو اضافية ولكن فوق ذلك يمكن أن تكون لهــا الصفات التى ستعدد فيها يلى .

<sup>-</sup> لذات المرضى - الذين يتعاطون ويحتملون مع السرور الادوية الاليمة التي تشفى أوجاعهم •

<sup>§</sup> ۸ – يلزم زيادة على ذلك أن يميز – هذا التمييز مضبوط على ما به من دقة ، فانه يمكن فى الواقع فصل اللذة فى ذاتها عن الاستعداد الذى يجعل الانسان يحسها ، فاذا كان ما يجعلنا نذوقها هو سدّ حاجة كانت اللذة ليست خالصة ما دام أن الحاجة تستتبع معنى الالم ، حق أن طبعنا قد أُعيد الى حالته العادية ولكن إذا كان قد أُعيد إليها فلا بد من أنه كان قد خرج عنها ، توجد لذات أخرى على ضدّ ذلك خالصة ، وهي لذات التفكير حيث لاتخالطها أية حاجة ،

الخير نفسه ومن الجهة الأخرى الاستعداد الذي يجعل الانسان يشعر به . إن اللذات التي تعيدنا الى حالتن الطبيعية ليست لذات إلا بالواسطة ولو أنه قد قُرر أن فعل اللذة الخاص ينحصر في الرغبات التي ينتجها استعداد وطبع نصف متألمين . ومع ذلك فان من اللذات ما فيه الألم والرغبة لا دخل لهما . تلك هي مثلا أفعال التفكير التأتملي التي فيها طبعنا على الحقيقة لا يألم أي حاجة . والدليل على ذلك ان الإنسان لا يشعر باللذة عينها متى اكتفى الطبع بارواء غلته ومتى كان في حال قراره . على هذا فتى قر للطبع قراره المنتظم كانت اللذات التي نشعر بها لذات على الإطلاق . فتى سد خاجته يمكننا أن نتخذ كلذات الأشياء الأكثر تضادًا مع اللذة ، وحينئذ مثلا يذاق بلذة الأشياء الأحمض والأمن ما يكون ولو أنها مع ذلك ليست طيبة لا بطبعها ولا على الإطلاق فليست إذن أيضا لذات حقيقية ما تجلبه لنا تلك الأشياء . لأن الروابط التي تنتجها في أنفسنا . لربط الأشياء المقبولة بعضها ببعض هي أيضا روابط اللذات التي تنتجها في أنفسنا .

٩ - وفوق ذلك فليس من الضرورى البتة أن يوجد شيء أعلى من اللذة
 بهذا المعنى الذى به يقررون أحيانا أن العلة الغائية للأشياء أعلى من معلولاتها لأن

ولو أنه قد قرر - هذا ليس موجودا في المتن • ولكن قد ظهر لى أنه ضرو رى و إلا كانت هـذه الفقرة غير معقولة ومتناقضة • يمكن الظن بأن أرسطو يقصد هنا قصد نظرية ''فليب'' ص ٢ ٥ ٣ و ٣٩٠ من ترجمة كوؤان كما نبه إليه ''زيل'' • ولقد حيرت هـذه الفقرة المفسرين • وهذه الأضافة الصغيرة التي أدخلتها لتصحيح المتن تصير الأمر جليا و إن كان ليس عندى سند يخول هذه الاضافة •

لا يألم أية حاجة - ربم كان هذا غير صحيح · إن تطلع العقل الذي يحمله على الدرس والتأمل
 يمكن هو أيضا أن يعتبر حاجة · وهذه هي فكرة أرسطو نفسه › فيا يظهر › في أوّل ما ورا · الطبيعة (الميتافيزيقا)

<sup>-</sup> على الأطلاق - يظهر أن هذا يقرّر التصحيح الذي أدخلته على المتن آنها .

<sup>§</sup> ٩ – بهذا المعنى الذي به يقررون – انتقاد جديد لنظرية فيليب ص ٢٦٦ و ٢٩ ٤ وما بعدها ·

كل اللذات ليست تولدات ، بل كلها ليست مقترنة بتولد غير أنها بالأولى فعل وغاية معا ، فانها لم تقع بسبب ما يقع حولنا من الأشياء بل بسبب كيفية استعالنا لتلك الاشياء ، على أن الغاية ليست بالنسبة لكل اللذات شيئا مغايرا للذات نفسها ، إن الغاية مغايرة فقط فى اللذات التي لا تصلح إلا لتكيل الطبع ، § ١٠ – على هذا إذن قد أخطأ من يزعم أن اللذة هى تولد محسوس ونتيجة لبعض الظواهر التي يمكن لحواسنا أن تشعر بها بل يلزم أن يقال بالأولى إن اللذة هى فعل كيف مطابق للطبع وعوضا من تسميتها حساسة يحسن أن تسمى تولدا لا يعوقه عائق ، واذا كانت اللذة يظهر لن أنها ضرب من التولد فذلك لأنها طيبة بالمعنى الخاص وقد كسب أن ما يصدر عن شيء من الفعل هو تولد ولكنه شيء آخر ،

§ ۱۱ — ولكن التقرير بأن اللذات قبيحة لأن منها في الحقيقة ما يمكن أن يسىء الصحة فذلك على الاطلاق كما لو ادّعى أن بعض الأشياء الحسنة بالنسبة للصحة هي قبيحة بالنسبة لكسب المال الاشك في أن اللذات والأدوية هي بهذا

کل اللذات لیست تولدات – تکون فکرة أرسطو أشد وضوحا اذا کان یذکر علی الخصوص لذات
 معنة •

١٠ ٩ - قــد أخطأ من يزعم - إنها أيضا نظرية فيليب التي ينحى عليها أرسطو . واجع الفقرات التي
 ذكرتها من فيليب .

ونتيجة لبعض الفلواهر – هذا تفسير للكلمة السابقة ، على انى لا أظن أن عبارة "وتولد محسوس" التي يستخذمها أرسطو موجودة بالنص في أفلاطون .

ولكنه شيء آخر – كان على أرسطو أن ببين ما هو هذا الشيء الآخر .

المعنى قبيحة أولاها وأخراها، ولكن ليس معنى ذلك أنها تكونه على الحقيقة وفى الواقع ما دام أن التفكر نفسه والتأمل يمكن أن يضرا بالصحة أحيانا .

§ ۱۲ — اللذة لا تضايق كذلك مجال العقل كما قد زُعم . وعلى العموم اللذة التي تأتى طبعا من كل واحدة مر خواصنا لا يمكن أن تكون عائقا لواحدة أخرى منها . إنها ليست إلا اللذات الغريبة هي التي تضايقها وأما اللذات التي نتولد فينا من إجهاد العقل والدرس، وهيهات أن تضرنا ، فانها لا تزيد على أن تجعلنا أكثر أهلية للتفكر والدرس وأحسن حالا فيهما .

§ ١٣ – على أن العقل يسلم كل التسليم بأنه لا يمكن أن يكون هناك فن للذة . كذلك لا يوجد أيضا فن لأى فعل آخر و إنما الفن ينطبق فقط على القوّة ، على الملكة التى تؤهلنا إلى فعل شيء ما . وهذا لا يمنع من أن بعض الفنون ، فن العطارة وفن الطبخ مثلا لا يظهر أنها موضوعة خصيصا لحلب اللذة .

<sup>\$11 -</sup> أنها تكونه على الحقيقة – هذا الاعتراض صحيح ، اذ لا يستنتج من أن بعض اللذات قبيحة متى ساء تعاطيه أن جميع اللذات قبيحة ، على أن اعتبار الصحة شيء قليل في هذه المسائل ، وان اللذة على وجه العموم تفيد الصحة أكثر من أن تضرها ، وليكن مفهوما أن الأمر على الخصوص بصدد صحة اللذن .

۱۲ > كا قد زعم - راجع " فيليب " في النقط التي أشرت اليها آنفا . وراجع أيضا فيا سبق ف علم هذا الاعتراض الذي ذكره أرسطوكواحد من الاعتراضات التي ينوى تفنيدها والتي هو يفندها في هذه الفقرة .

اللذات الغريبة – أو المفرطة أن لم تكن غريبة ،

وهيات أن تضرنا - قال أرسطو آنفا في هــذا الموطن إن هذه اللذات نفسها يمكن أحيانا أن تضر
 الصحة وهذا لايمنع من أن هذه اللذات متى استعملت بالقدر اللازم تقوى العقل ولا تضعفه .

١٣ > الملكة التي تؤهلنا - هذا تفسير للكلمة السابقة .

§ 16 كن الانسان المدرلا يطلب إلا حياة خالية وهي أن الانسان المدرلا يطلب إلا حياة خالية من الألم وأخيرا أن الأطفال والحيوانات تطلب أيضا اللذة ،كل هذه الاعتراضات لهاههنا حل واحد بعينه . يكفى أن يذكر ما قد قيل آنفا كيف أن اللذات هي حسنة على العموم وعلى الاطلاق وكيف أنه ليس كل اللذات كذلك ، إذن تكون هذه الأخيرة على التحقيق هي التي يطلبها الأطفال والحيوانات ، وإن فقدان الآلام المسببة عن هذه اللذات عينها هو ما يطلبه الانسان المدبر والحكيم أعنى أنه يفتر دائما من تلك اللذات التي يصحبها ضرورة الرغبة والألم أو بعبارة أخرى لذات البدن وأنه يجافى جميع إفراطات هذه اللذات التي فيها يستسلم الفاجر إلى فحره ، الرجل الحكيم والقنوع يتوقى تلك اللذات الخطرة لأن له أيضا لذاته التي تستطيع الحكة وحدها تذوقها ،

<sup>۹ ۱ - أما عن الاعتراضات الأخرى - المذكورة فها سبق في أول هذا الباب ف ٣</sup> 

يمكن أن يرى أن هذا التفنيد للنظر يات التى قامت ضدّ اللذة هوغامض وقلق كله • فان فيليب كان يستأهل مناقشة أبعد غورا من هذه وأجلى بيانا • ولكن على العموم أرسطو يجيد عرض أفكاره الخاصة أكثر مما يجيد فى تفنيد آراء الاغيار • والخلاصة أنه يبين أنه متحيز للذة أكثر مما ينبغى لتلميذ أفلاطون ولو أنه لم يذهب الى حد اعتبارها الخير الأعلى •

## الباب الشاني عشر

آراء عامة على الألم واللذة اللذين يختلطان عند بعضهم بالشر والخير – خطأ ''إسپيزيف'' – العلاقات بين اللذة والسعادة – أخطار الرغد المفرط – السعادة هي النمق التــام لجميع ملكاتنا والفاعليـــة هي ذاتهـــا لذة حقيقية .

§ 1 — ومع ذلك فانى أسلم مع جميع الناس بأن الألم هو شريازم آجتنابه ، فتارة يكون شرا مطلقا وتارة لايكون إلا شرا نسبيا باعتبار أنه عقبة لنا فى بعض الأشياء . وإن ضدّ ما يجب آجتنابه من حيث إنه محل للاجتناب وإنه شر إنما هو الخير . فيلزم إذن بالضرورة أن تكون اللذة خيرا من نوع ما . ولكن حل هذه النظرية ليس هو الحل الذي كان يعطيه "إسيزيف" إذكان يزعم أنه ما دام الحدّ الأكبر هو في آن واحد ضدّ الأصغر وضدّ المساوى فيكون الأمر كذلك فى اللذة التي لها ضدّان فى آن واحد ضدّ الأصغر وضد المساوى فيكون الأمر كذلك فى اللذة التي لها ضدّان الألم ثم ما ليس ألما ولا لذة لأنه لاشك فى أن إسپيزيف لايذهب إلى حدّ القول بأن اللذة ضرب من الألم . § ٢ — ولكن من المكن جدّا أن توجد لذة ما تكون هى الخير الأعلى ولو أنه يوجداً كثر من لذة واحدة يكون قبيحا كما أنه يمكن أن يوجد كذلك

<sup>-</sup> الباب الثانى عشر ـ في الأدب الكبيرك ٢ ب ٩ وفي الأدب الى أويديم ك ٦ ب ١٢

إسطو بالمذاهب السيئة التي تبعته .

إسپيزيف – هو ان أخت أفلاطون وخليفته .

ضرب من الألم - يظهر أن إسپيزيف قد ذهب إلى هـــذا الحدّ . وعلى ذلك يضع بينهما عدم التأثر
 أى ما ليس خيرا ولا شرا . ثم يضع فى الطرفين كضدّين الألم من جهة واللذة من الجهة الأخرى .

<sup>§</sup> ۲ – لذة ما تكون هي الحير الاعلى – وعلى هذا المعنى إذن تدمون اللذة هي الحير الأعلى • وذلك مالم يسلم به أرسطو بادئ الأمر على ما يظهر • وهذه الفقرة احدى الفقر التي يُستند اليهافي نسبة هذا الكتاب السابع الى أو يديم وقطع نسبه عن أرسطو • راجع الأدب الى أو يديم طبعة فرتش ص ١٨٩

علم يكون علما أعلى ولو كان بعض العلوم قبيحا . بل ربما أنه نظرا إلى أن كل واحدة من ملكاتنا تنمو من غير موانع يجب أن تكون الســـمادة بالضرورة هى فعـــل جميع الملكات مجتمعة أوعلى الأقل فعل واحدة منها وأن تكون هذه الفاعلية أرغب الخيرات لدى الانسان ما دام أنه لا شيء يضايق هــذه الفاعلية أو يقفها . وهذه هي بالضبط اللذة و بالتبع فان لذة ما يمكن أن تكون الخير الأعلى إذا كانت هي اللذة المطلقــة ولو أن كشـيرا من اللذائذ مع ذلك هو قبيح . ٣٩ ـــ وهـــذا هو ما يجعــل كل الناس يعتقدون أن الحياة السعيدة هي حياة اللذة ويخلطون دائمــا اللذة بالسعادة . أعترف بأن هذا ليس بلاحق . فانه لا يوجد البتة أى فعــل يكون تاما ما دام أنه يصادف عائقا . ولكن السعادة هي شيء تام لذلك ترى كيف أن الإنسان، ليكون حقيقة سعيدا، في حاجة إلى خيرات البدن والخيرات الخارجية بل وخــيرات البخت حتى في كل ذلك لا يأتي أي عائق يقفه . ﴿ ﴿ حِ لَكُنِّ الذهاب إلى حدّ الزعم بأرن رجلا مطروحا على العجلة أو رجلًا دهمتـــه أدهى المصائب هو مع ذلك ســعيد بشرط أن يكون فاضلا فذلك في الحق، سواء أعَلم أم جهــل، تأييد لرأى ليس له أدنى معنى . ﴿ ه ـــ ومن جهـــة أخرى لا ينتج البتــة مر. ﴿ أَنَّهُ ضُرُورَى للسَّـعادة أَضَافَةٌ خَيْراتُ أَخْرَى أَلِّي خَــيراتُ الــــثروةُ

٣ - كل الناس – أى العوام دون العقول المستنيرة حقا والتى لها اضطلاع بهذه المسائل الكبرى
 الدقيقة

والخيرات الخارجية - يمكن أن تراجع هذه النظرية فى ك ١ ب ٨ ف ١٠ من هذا المؤلف ٠
 ﴿ ٤ - ولكن الذهاب إلى حد الزعم - لا يعين ارسطو بالضبط الى من يوجه هـــذا ٠ ولكنى أظنه يشير الى غرغياس أفلاطون ص ٩ ٥ ٢ و ٢ ٨ ٦ من ترجمة كوزان ٠

لأى ليس له أدنى معنى - هذا تفنيد للرواقية سابق على فرجودها .

أنه يلزم كما يفعل بعض الناس التخليط بين السنعادة وبين الرغد لأنه لا شيء من ذلك ، فان رغدا مفرطا يصير هو نفسه عائقا حقيقيا ، بل ربما إذن لا يمكن أن سمى بحق رغدا ويجب أن يكون حد الرغد متعينا بواسطة علاقاته مع السعادة ، \$ 7 - إذا كان كل الكائنات والحيوانات والناس يطلب اللذة فذلك يمكن أن يثبت أن اللذة هي بوجه ما الحير إلأعلى .

و كلا. إن كلمة ترددها الشعوب كثيرا ".

و لا تكون البتـــة مخالفة تمـــاما للحق " .

§ ٧ – غير أنه كمانت الحالة الطبيعية والحالة الحسنى للكائنات المختلفة ليستا هما بعينهما بالنسبة للجميع لا فى الواقع ولا حتى فى الظاهر ، نتج من هذا أن الجميع لا يطلبون إذر اللذة الواحدة بعينها ولو أن الجميع بلا استثناء مع ذلك يطلبون اللذة ، بل ربما أيضا لا يطلبون بالضبط اللذة التى يظنونهم يطلبونها أو التى يعينونها عند الحاجة إذا طلب منهم أن يسموها بل ربما وهم مقودون طبعا بهذه الغريزة الالهية التى هى فيهم أجمعين لا يزيدون على أن يطلبوا لذة مماثلة ، غير أن لذات البدن قد ورثت فى اللغة العادية هذا الاسم العام لأنها هى فى الغالب

إه - بين السعادة وبين الرغد - تفريق غاية فى الضبط ، وقليل من الناس من يعرفه فى الحياة العملية لأنه فى الواقع من الصعوبة بمكان .

٩ - والحيوانات – يجب الاعتراف بأن الاعتراض غير قاطع ٠

بوجه ما – على رغم هذا القيد لا تزال الفكرة غير محكمة ٠ فان الخطأ يمكن أن يكون عاما ٠

<sup>-</sup> الخير الأعلى - كان ينبغي إذن أن يقال من باب أولى : "الخير الكلي" •

كلا أن كلمة - هذان البيتان هما "ولهيزيود" الأعمال والأيام البيت ٣٦٣ طبعة فيرمين ديدو ٠
 ٧ - اذا طلب منهم أن يسموها - زدت هذه الكلمات التي تكمل الفكرة وتوضحها ٠

<sup>–</sup> بهذه الغريزة الألهية التي هي فيهم أجمعين – مبدأ حطير لم يعبر عنه أرسطو بهذا الاحكام إلانادرا •

التى يتذوقها الناس والتى يمكن لهم جميعا أن يأخذوا منها نصيبهم. ونظرا إلى أن تلك هى اللذات الوحيدة التى تعرف على وجه العموم فيخيل أنها هى وحدها الموجودة . 

۸ ح وقد يرى بوضوح أيضا أنه إذا كانت اللذة والفعل الذى يجلبها ليسا من الخيرات فلا يكون ممكنا أن الانسان السعيد يعيش بلذة . وفي الواقع كيف يمكن أن يحتاج إلى اللذة إذا كانت اللذة ليست خيرا ؟ لكن هل يمكن أن الانسان السعيد يعيش في الألم في آن واحد ؟ وإذا كان الألم ليس شرا ولا خيرا مادام أن اللذة كذلك ليست أحدهما ولا الآخر فلماذا يتجنبه إذرب ؟ ينتج من هذا أن حياة الرجل الفاضل لاتعطى هي أيضا شيئا من اللذة .

<sup>§</sup> ۸ – ليسا من الحيرات – فى النظر يات التى ينتقدها أرسطو لم ينكر على وجه الاطلاق ان اللذة يمكن أن تكون خيرا . وقد قيل على ضـــ ذلك إن من اللذات ما هى خيرات وهـــ ذه اللذات هى التى يمكن أن يتذوقها الانسان السميد .

فى الألم – ما دام قد افترض أنه لا يمكن أن يقبل اللذة وان اللذة ليست خيرا

<sup>-</sup> اللذة كذلك ليست أحدهما ولا الآخر - هذا ما كان يلزم أن يقرر بادئ الأمر ·

<sup>–</sup> اذا سلم – فرض غير مقبول مع ذلك .

### الباب الشالث عشر

فى لذات البدن – النظر يات الباطلة على هذا الموضوع – لا يلزم إهدار لذات البدن على الاطلاق، ولكن يلزم حصرها فى الحدود التى هى فيها ضرورية – علة الخطأ فى اعتبار لذات البدن هى اللذات الوحيدة – فأنها تسلينا فى الغالب عن أحزاننا – الشباب – الأمزجة السوداوية – طبع الانسان الذى به حاجة للتغيير – الله وحده فى كاله لا يتغير أبدا – الشرير يحب التغيير بلا انقطاع – خاتمة نظرية اللذة .

§ ١ – فيا يتعلق بلذات البدن يلزم فحص ماهى ليُجاب على الناس الذين يزعمون أن بعض اللذات شد ما يُرغب فيه، مثلا اللذات الشريفة، غير أن هذه ليست البتة لذات البدن ولا على العموم اللذات التي يطلبها الفاجر . ﴿ ٣ – ومن ثم كيف يمكن تقرير أن الآلام التي هي أضداد هذه اللذات شرور ؟ ألم يكن الخير بعد هو ضد الشر؟ أم يلزم الاقتصار على القول بأن اللذات الضرورية حسنة بهذا المعنى فقط: أن ماليس خبيثا طيب؟ أم يلزم أيضا القول إنها ليست طيبة إلا لغاية نقطة معينة ؟ الواقع أنه في جميع الاستعدادات الأخلاقية وفي جميع الحركات، حيث لا يمكن أرنب يوجد إفراط في الخير، يكون إفراط اللذة ممكنا ، والافراط ممكن

<sup>–</sup> الباب النالث عشر – فى الأدب الكبيرك ٢ ب ٩ وفى الأدب الى أويديم ك ٦ ب ١٣

١ ﴿ الله على الناس – يمكن الغان بأن الأمر لا يزال بصدد "فيليب أفلاطون" .

٢ - الآلام ... شرور - حقى انه اذا أنكر أن اللذة البدنية خير لزم أيضا تقرير أن الألم البدنى
 ليس شرا ٠ هذه هي النتيجة المشكلة التي يريد أرسطو أن يستخرجها والتي ربما لا يكون وصل في بيانها الى
 حد الوضوح ٠

اللذات الضرورية - هي اللذات التي تصحب قضاء الحاجات الطبيعية .

<sup>-</sup> إلا لغاية نقطة معينة – هذا هو الحق .

في الخيرات البدنية فالرذيلة على هذا الوجه تنحصر بالضبط في طلب الافراط لافي قصر الطلب على اللذات الضرورية على الاطلاق . إن جميع النساس بلا آستثناء يجدون لذة ما في أكل الأغذية وفي شرب الأنبذة وفي مباشرة أفعال الحب ولكنهم جميعا لا يأخذون من هذه اللذات بالقدر الذي ينبغي . و بالنسبة للائم فالضد تماما . فانه لا يُتجنب على الاطلاق لأن الألم ليس ضد الافراط فقط بل يُتجنب على الاطلاق لأن الألم ليس ضد الافراط في اللذة إلا أرب يكون من الناس من يطلب إفراطات الألم كما يطلب آخرون إفراطات الله كما يطلب تخرون

إلى السبب الأول هو أن خاصة اللذة هي نفى الألم وأنه غالبا في الألم المفرط يبحث الانسان كوسيلة للشفاء عن لذة ليست أقل إفراطا وهي على العموم ليست

<sup>–</sup> كما يطلب آخرون ... – تفسيرلنص المتن الذي هو موجزوغامض ٠

٣ - يلزم فوق ذلك إيضاح علة الحطأ - مبدأ نافع كل النفع يمكن غالبا تطبيقه تطبيقا مفيدا . وإن المسئلة التي يضعها أرسطو في غاية الأهمية ولكن قد يمكن أن يُرى أنه لم يحسن حلها .

 <sup>§</sup> ٤ – السبب الأول – هذا السبب الأول مبين بغاية الوضوج: فان الانسان يبحث عن لذات البدن
 لبغير الألم المعنوى أو الحزن

إلا لذة البدن . ولكن تلك أدوية شديدة والذي يحمل على تعاطيها بحدة كبرى هو أنه يظهر من شأنها أنها تمحو الانفعالات المضادة . ليس من أجل هذا أن اللذة البدنية تظهر لنا ظهورا أزيد بأنها خير . ولتأثيمها سببان كما قيل آنفا : الأول هو أن أفعال اللذة مفهومة على هذا الوجه لاتكون إلا لطبع ساقط سواء أنتجت من فعل التركيب أم من المولد كلذات البهيمة أم من العادة كلذات أهل الدعارة . والسبب الثاني هو أن الأدوية تنبئ دائما عن حاجة يؤلم لها وأنه أحسن بالانسان أن يكون من أن يصير . وهذه اللذات لا يكاد يكون لها محل إلا متى طلب الذين يذوقونها أن يستردوا حالتهم الطبيعية . وعلى هذا فليست طيبة إلا بالواسطة . § ٥ — وفوق ذلك فان هذه اللذات بسبب حدتها نفسها لا يطلبها إلا أولئك الذين لا يعرفون أن يقدروا اللذات الأخرى و يمكن أن يقال إن الانسان بهذا يهئ لنفسه سلفا أظاء لاتروى .

<sup>-</sup> أدوية شــديدة - إذا كان الألم حادا لزم للخلاص منه لذات ليست أقل حدّة . وان الاضطراب الذي تسببه هو دائمــا وخم .

<sup>-</sup> كما قيل آنفا 🗕 راجع ماسلف ب ٢ ف ١ حيث هذه الفكرة مشار إليها لا موضحة بالنص ٠

<sup>-</sup> الأوّل ... الثاني - استطراد تضيع فيه الفكرة الأولى •

<sup>-</sup> أن يستردوا حالتهم الطبيعية - أى لكشف السوء الذى يضطربون فيـــه وليعودوا الى السكينة الى فقدوها .

<sup>-</sup> فليست طيبة إلا بالواسطة - لأن الغرض منها إنما هو شفاء الألم •

<sup>§</sup> ه – وفوق ذلك – يعود أرسطو الى موضوعه ولكن هذا الدليل الثانى غامض • وليس فى الواقع على ما يظهر إلا تكريرا • فاذا ظُن أن لذات البدن هى أرغب اللذات لدى الانسان فذلك لأن المره أعجز من أن يقدر إلا هى من بين اللذات الأخرى •

<sup>-</sup> اظاً، لا تروى - زدت الكلمة الأخيرة التي تكمل الفكرة · فان أرسطو يريد أن يقول إن لذاتِ البدن لا يمكن أن يقنع بها أولئك الذين يذوقونها ·

فمتى لم يكن لهـــذه اللذات نتائج وخيمة فلا عيب على امرئ في مباشرتها ، ولكن -إذا صارت مضرة فمن الخطأ أن يُذهب بها إلى هــذا البعد . ويوضح ذلك أن أولئكِ الذين يسترسلون فيها ليس لهم ما يمتعون به أنفسهم من اللذات غيرها . أما عن حالة الحياد هذه التي ليست لالذة ولا ألما فانها تصير بالطبع عما قريب بالنسبة لأكثر الناس حالة ألم حقيقية . لأن الكائن الحي يتعب بلا انقطاع كما تثبته دراسة الطبع التي يتضح منها أنه حتى الحس البسيط للنظر والسمع هو تعب وأن العادة وحدها كما قد قيل هي التي تجعله عندنا محتملا . ﴿ ٦ ﴿ ﴿ إِنْ نَسُوءُ البَّدِنُ وَنُمَّاءُهُ طُوالًا الشباب يضعنا في حالة قريبة من حاله الناس السكاري ومع ذلك فالشباب مملوء بالسعادة وباللذة . غير أن الناس الذين هم من طبع سوداوى بهم دائمًا بسبب تركيبهم نفسه حاجة للا دوية التيتشفيهم. إن بدنهم هو على الدوام تقرضه حدة تركيبهم لأنهم دائمًا في هياج شدير وبالنسبة لهم اللذة تطرد الألم سواء أكانت مضادة له مباشرة أم كانت أية لذة كيفها تكون بشرط أن تكون فقط لذة قوية وذلك هو ما يجعل الناس الذين هم من هذا المزاج يصيرون في الغالب فحارا وأرذالا .

◊ ٧ – وعلى ضد ذلك اللذات التي ليست مصحوبة ببعض الألم لاتكون البتة مفرطة

كا قد قيل - يكون من الصعب تعيين من توجه اليه هذه الاشارة المبهمة .

٩ - طوال الشباب – سبب آخر لكون المره يتعاطى لذات البدن بهذه الحدة . ولكن هذا الدليل الجديد ليس كذلك موضحا كما ينبغى .

غير أن الناس -- اقتضاب يقطع إتمام الفكرة .

تطرد الألم - هذا ، فيا يظهر ، تكرير لما قد قيل آنفا في بد ، هذه المناقشة ، على أن هذه الملاحظة
 حقة عميقة .

٧ = وعلى ضد ذلك اللذات - يترك أرسطو الموضوع الذي أراد إيضاحه وينتقل الى آخر .

لا تكون البتة مفرطة – لذات البدن مهما كانت مشوبة يمكن أيضا أن تكون معتدلة ,

وتلك هي لذات في الحقيقة ملائمة بنفس طبيعتها لا بالعرض . وأعنى باللذات العرضية تلك التي تتخذكأدوية لبعض الآلام والسبب الوحيد في أنها تظهر لن ملاعة هو أنها تشفينا بما تعطيه من النشاط للجزء الذي بني صحيحا في تركيبنا. . غير أن الأشياء الملائمة في الحقيقة بطبعها الخاص هي تلك التي تحدث فينا نشاط طبع بني سليا تماما .

§ ۸ — إذا كان مع ذلك لا يوجد شيء في الدنيا يمكن أن يلد لنا دائما على السواء فذلك أن طبعنا ليس بسيطا وأن فيه فوق ذلك عنصرا آخر يصيرنا بلا انقطاع قابلين للفناء، ومن أجل ذلك متى أتى أحد الجزئين فعلا ما، قيل بالنسبة للطبع الآخر الذي فينا إن هذا الفعل هو ضد الطبع، ومتى وجدت المساواة بين الاثنين فالفعل الذي تم لا يظهر لنا أنه مؤلم ولا ملائم ، § ٩ — فاذا كان يوجد كائن طبعه بسيط تماما فالفعل عينه يكون دائما بالنسبة له الينبوع الأكل للذة ، من أجل ذلك يتمتع الله أبديا بلذة واحدة ومطلقة لأن الفعل ليس في الحركة فقط بل هو أيضا في عدم النقلة وفي عدم الحركة ، واللذة هي أشد أيضا في السكون منها في الحركة ، إذا كان التغيير — كما يقول الشاعر — له عند الانسان محاسن مقطوعة النظير فليس

بطبعها الخاص ... طبع – هذا التكرار هو في نص المتن •

٨ = إذا كان مع ذلك - فكرة عميقة وهي نتيجة المذاهب الأفلاطونية على طبع الانسان وشائيته .

٩ ٩ - فاذا كان يوجد - راجع الحتاب الثانى عشر من ما وراء الطبيعة ( الميتافيزيقا ) ب ٧ ص ٢٠٠ من ترجمة كو زان الطبعة الثانية .

<sup>-</sup> كما يقول الشاعر – هو أوريفيد . في اورست البيت ٢٣٤ طبعة فرمين ديدو . وحكم أوريفيد هذا مكروفي الأدب الى او يديم ك ٧ ب ١ ف ٩

ذلك إلا نتيجة نقص فينا . كما أن الانسان الشرير يحب التغيير بلا انقطاع وطبعنا به حاجة إلى التغيير لأنه ليس بسيطا ولا صافيا .

\* § . ١ — انتهى هنا مما كنا أردنا أن نقوله على الاعتدال وعدم الاعتدال وعلى اللذة والألم . و بعد أن وضحنا طبع كل واحد من هذه الانفعالات وأبناكيف أن بعضها خيرات و بعضها شرور لم يبق علينا بعدُ إلا أن نتكلم أيضا على الصداقة .

الشرير يحب التغيير بلا أنقطاع – ملاحظة محكمة • ذلك بأن الشرير ليس البتة في الخير بل هو
 يضطرب بلا انقطاع في الشر •

١٠ ٩ - أتم هنا ... اللذة – ومع ذلك فان أرسطو سية يم أيضا مناقشات طو يلات لنظرية اللذة .
 فان الكتاب العاشر مملوء بها تقريبا . راجع أول ذلك الكتاب .

# 

## الباب الأول

فى الصداقة - بميراتها العامة - انهـا ضرورية لحياة الانسان - أهميتها للفرد وأهميتها السياسية - الصداقة شريفة كا هي ضرورية - فاريات مختلفة على الصداقة والحب - إيضاحات طبيعية - أوريفيد وهرقليط وأنفيدقل - لا ينبغى أن تدرس الصداقة والحب إلا فى الانسان .

§ 1 — بقية كل ما أسلفنا إنما هى نظرية الصداقة لأن الصداقة هى ضرب من الفضيلة أو على الأقل لأنها دائما محفوفة بالفضيلة ، وهى فوق ذلك إحدى الحاجات الأشد ضرورة للحياة لأنه لا أحد يقبل أن يعيش بلا أصدقاء ولوكان له مع ذلك كل الخيرات ، وكلماكان الانسان أكثر غنى وعن سلطانه وعظم جاهه شعر، على ما يظهر، بالحاجة الى أن يكون له أصدقاء حوله ، فيم ينفع المرء الرغد

<sup>-</sup> الباب الاول - في الأدب الكبيرك ٢ ب ١٣ وفي الأدب الى أويديم ك ٧ ب ١

إ - الصداقة هي ضرب من الفضيلة - ليس فى الامكان أن ينخذ المرء مر. الصداقة معنى أرقى
 ولا أحكم من هذا وبهذه المثابة الشريفة أنشأ أرسطو نظرية الصداقة فى مؤلف علم الأخلاق

<sup>-</sup> محفوفة بالفضيلة – سيرى فيا سوف يجى أن الصداقة الحقة على رأى أرسطو هى المؤسسة على الفضيلة دون سواها .

<sup>-</sup> إحدى الحاجات الأشد ضرورة للحياة - ذلك بأن لفظ الصداقة فى اللغة الاغريقية له معنى أوسع بكثير من معناه فى لفتنا (الفرنساوية) ، فانها تشمل ، كما سيرى بعد، كل دائرة المحبات الانسانية ، من ابتدا، العلاقات الاجتاعية البعيدة الى العشق ، ينبغى ان يقرأ فى " هيدر" الصحيفة الجيلة على المحبة عند اليونانيين فى كتابه : أفكار على ظسفة التاريخ ج ٢ ص ٢ ٦ ٤ من الترجمة الفرنساوية للسيو " كينيت" ، و

فى الواقع إذا لم يمكن أن يضاف اليه الافضال الذى يكون على الخصوص وعلى صورة ممدوحة على الذين يحبهم ؟ ثم كيف تقتنى الخيرات العظيمة وكيف تحفظ بدون أصدقاء يساعدونك على ذلك ، وكلما كانت الثروة أعظم كانت أكثر تعرضا ، و حلى الناس على وفاق فى أن الأصدقاء هم الملاذ الوحيد الذى يمكننا الاعتصام به فى البؤس وفى الشدائد المختلفة الأنواع . فينما نكون شبانا نطلب الى الصداقة أن تعصمنا من الزلات بنصائحها ، وحينما نصير شيوخا نطلب اليما عناياتها ومساعدتها التي تقوم مقام نشاطنا حيث ضعف السن يجلب علينا كثيرا من أنواع الخور، وأخيرا حينما نكون فى كل قوتنا نعتمد عليها لنتم بها بهاء أعمالنا .

وورفيقان مقدامان متى سارا معا"

يكونان أحصف فكرة وأربى عملا .

§ ٣ – أضف الى هـذا أن قانون الطبع يقضى بأن الحب يظهر أنه إحساس فطرى فى قلب الكائن الذى يلد نحو الكائن الذى ولده . وهـذا الاحساس يوجد لا بين الناس فقط بل يوجد أيضا فى الطيور وفى أكثر الحيوانات التى يحب بعضها بعضا حبا متبادلا متى كانت من نوع واحد ولكنه يظهر على الخصوص بين الناس . وإنا لنسدى ثناءنا لأولئك الذين يسمون (فيلانتروپ) او أصـدقاء الناس . من ساح سياحات كبرى أمكن أن يرى كم يكون الانسان فى كل مكان للانسان شخصا

<sup>§</sup> ۲ – رفيقان مقدامان – هـذا قول "ديوميد" متكلما عن نفسـه وعن " أوليس" • الالياذة النشيد • ١ البيت ٢٢٤

٣ - (فيلانتروب) أو أصدقاء الناس – فسرت الكلمة اليونانية ولو أنها شائعة لأبين المشابهة الاشتقاقية .

\_ - من ساح سیاحات کبری \_ ینبغی أنه یذکر أن فی زمن أرسطو کانت السیاحات الطویلة نادرة کماکانت شاقة .

جذابا وصديقا . § ٤ — بل قد يمكن الذهاب الى حد القول بأن الصداقة هى رابطة المالك وان الشارعين يستغلون بها أكثر من اشتغالهم بالعدل نفسه . إن وفاق الأهالى ليس عديم الشبه بالصداقة و إن هذا الوفاق هو ما تريد جميع القوانين استقراره قبل كل شيء كا تريد قبل كل شيء نفى الشقاق الذى هو أضر عدو المدنية . متى أحب الناس بعضهم بعضا لم تعد حاجة الى العدل . غير أنهم مهما عدلوا فانهم لاغنى لهم عن الصداقة ، و إن أعدل ما وجد فى الدنيا بلا جدال هو العدل الذى يستمد من العطف والمحبة . § ٥ — الصداقة ليست فقط ضرورية ولكنها فوق ذلك جميلة وشريفة ، إننا نمدح أولئك الذين يحبون أصدقاءهم لأن المحبة التى يوليها المرء أصدقاءه يظهر لنا أنها إحساس من أجمل الإحساسات التى يشعر بها قلبنا . بل كثير من الناس يشتبه عليهم لقب الرجل الفاضل بلقب الرجل الحب .

٩ - لقد أثيرت مسائل شتى على الصداقة . فمنهم من زعموا أنها تنحصر في مشابهة ما وأن الكائنات التي 'نتشابه هي أصدقاء ومن ثم جاءت هذه الأمثال :

<sup>§</sup> ٤ – رابطة المالك – هــذا يأتلف تماما مع المبدأ العظيم الذى يردّده أرسطو فى السياسة وهو أن الانسان كائن اجتماعى بطبعه • ولكن كلما تكلم أرسطوهنا على الصداقة وجب أن ينصرف قوله الى المحبة والرابطة التى بين سكان المدينة بعضهم مع بعض •

وفاق الأهالى - هو ضرب من الصداقة الاجتماعية -

متى أحب الناس بعضهم بعضا – تلك مذاهب عجيبة ظاهر أنها تقدمت المسيحية وقد نقلها أرسطو
 من تعاليم أستاذه . راجع السياسةك ٢ب ا ف ١٦ ص ٥٥ من ترجتى الطبعة الثانية . وكذلك ٢٠ ف ٨
 ص ٣٦ . وراجع أيضا مائدة أفلاطون ص ٢٨٨ من ترجمة كوزان والجمهورية ك ٣ ص ١٨٧

 <sup>§</sup> ه – بل كثير من الناس – لا أدرى من يعنى أرسطو بهذه الاشارة . على أن الفكرة لا يظهر أنها محكمة .

٦ = فنهم من زعموا - من المحتمل أن يكون المقصود هو أفلاطون فانه استشهد مرات عديدة
 بهذا المثل . في المائدة ص ٢٨٣ ترجمة كوزان وفي القوانين ك ٤ ص ٢٣٤ وفي "ليزيس" ص ٥٨

«الشديه يبغى الشديه وزُرَّق يبغى الزَّراريق » وكثير غيره فى معناه ، وفى رأى مضاد يقررون ضد ذلك أن الناس الأشباه يتنافرون بينهم كالخزَّافين حقا الذين يتبادلون البغضاء على الدوام ، بل توجد نظريات ترمى إلى إيتاء الصداقة أصلا أرفع وأقرب من الظواهر الطبيعية ، وعلى هذا يقول لنا أوريفيد إن " الأرض اليابسة تحب المطر والسهاء المضيئة تحب متى امتلات بالمطر أن تقع على الأرض " ، وهرقليط من ناحيته يزعم أن " الشاذ أو المضاد هو وحده النافع وأن أجمل النغم لا تخرج إلا من تضاد وفروق وأن كل ما فى العالم متولد من التنافر " ، وآخرون يمكن أن يذكر من بينهم أنفيدقل وهم من جهة نظر مضادة تماما يقرّرون ، كما كما نقول الساعة ، إن الشبيه يطلب الشبيه .

إلى ناحية، من بين هذه المسائل المختلفة، المسائل التي هي طبيعية
 عضة لأنها غريبة عن الموضوع الذي ندرسه هنا ولكننا نفحص جميع المسائل التي
 نتعلق مباشرة بالانسان والتي تؤدي إلى إدراك حاله الخلقية وشهواته . فهاك مثلا

کالخزافین حقا – إشارة إلى بیت هیز یود الذی استشهد به کثیرا . راجع الأعمال والأیام البیت ه ۲
 من طبعة " فیرمین دیدو" .

وعلى هذا يقول لنا أوريفيد – ولا ندرى فى أى مؤلفاته توجد هذه القطع • راجع طبعة فيرمين
 دىدو ص ٦-٢-٨ من القطعة ٩٣٨

هرقليط - ان شهادة أرسطو هي أقدم شهادة لمذهب هرقليط هذا .

<sup>-</sup> أنفيدقل – هرقليط وأوريفيد مستشهد بهما فى الأدب الكبيرك ٢ ب ١٣ وفى الأدب الى أويديم ك ٧ ب ١ كما هو مستشهد مهما هنا .

<sup>§</sup> ٧ – لأنها غريبة – وأنها نتعلق بعلم الطبيعة أو بعلم ما وراء الطبيعة ·

مباشرة بالانسان - ینبغی أن یذکر أن أرسطو منذ ابتدا، هـذا المؤلف أراد أن ینتهج نهجا عملیا
 محضا ، راجع فیا سلف ك ۱ ب ۱ ف ۷

مسائل يمكننا مناقشتها : هل يمكن أن توجد الصداقة عند جميع الناس بلا استثناء؟ أم هل متى كان الناس أرذ الا لا يكونون غير أهل لتعاطى الصداقة ؟ ألا يوجد إلا نوع واحد من الصداقة ؟ أم يمكن أن يميز فيها عدّة أنواع ؟ وعلى رأينا أنه إذا قرر أن لا يوجد منها إلا نوع واحد يتغير من الأكثر إلى الأقل فانه لا يستند إلى دليل متين ما دامت الأشياء نفسها التي من جنس مختلف هي أيضا قابلة للأكثر وللأقل ولكن هذا موضوع قد عولج فيا سبق .

<sup>-</sup> عولج فها سبق - راجع ك ٢ ب ٦ ف ٥ يظن المصر الأغريق "اسطراط" أو" أسباسيوس" أن أرسطو يريد أن يتكلم هنا عن المناقشات السابقة التي لا توجد بعد في الأدب إلى نيقوما خوس ٠ ولكنه لا يعين بالضبط هـــذه المناقشات ، وجائز أن يكون استشهاد أرسطو هـــذا راجعا الى مؤلفات أخرى غير علم الأخلاق ٠

### الباب الثاني

فى موضوع الصداقة – الحير واللذة والمنفعة هى العلل الثلاثة الوحيدة التى يمكن أن تحمل على الصداقة – فى الذوق الذى يشعر به الانسان بالنسبة للا شـــياء غير الحية – عطف متبادل لكنه مجهول – ليكون اثنان صديقين يلزم أن يتعارفا و يعلم كل منهما ما يريده للا خر من الجير .

§ 1 — كل المسائل التي أتينا على وضعها ستستنير لن عاجلا متى نحن عرفن ما هو موضوع الصداقة الخاص أى الموضوع الحقيق بأن يحب ، بديهى أن كل شيء لا يمكن أن يكون محبو با فان الانسان لا يحب إلا الشيء القابل لأن يحب أى الخير أو الملائم أو النافع ، ولكن لما كان النافع يكاد لا يكون إلا ما يحصل إما الخير وإما اللذة نتج مر فلك أن الطيب والملائم من جهة كونهما غرضين أخيرين يقصدهما المرء إذ يحب يمكن أن يعتبرا الشيئين الوحيدين اللذين إليهما يتجه الحب . ولكن هنا يحضر سؤال هو: هل الخير المطلق ، الخير الحقيق هو الذي يحبه الناس ؟ أم هل هم يحبون فقط ما هو خير لهم ؟ فان هذين الأمرين في الواقع يمكن أن لا يكونا دائما متفقين ، والسؤان بعينه أيضا بالنسبة لللائم أى بالنسبة للذة ، وفوق ذلك كل واحد منا يظهر أنه يحب ما هو خير له و يمكن أن يقال بصيغة مطلقة ،

<sup>-</sup> الباب الثانى - في الأدب الكبيرك ٢ ب ١٣ وفي الأدب الى أو يديم ك ٧ ب ٢

<sup>§</sup> ۱ – الخير أو الملائم أو النافع – راجع ما سبق ك ۲ ب ۳ ف ۷ حيث هذا التفصيل .

الطيب أو الملائم - أوبعبارة أخرى الخير أو اللذة · وان حذف النافع أو المنفة ربما لم يكن
 حقا · وان أرسطو فى كل نظريته على الصدافة يتكلم عن الثلاثة الحدود بدلا من أن ينقصها إلى اثنين ·

٢ - فان هذين الأمرين فى الواقع - ذلك بأنهـــم يخلطون بين ما هو خير و بين المنفعة ، الخـــير
 لا يتغير بل هو طيب على الاطلاق وطيب بالنسبة للشخص ،

على ما يظهر ما دام أن الخيرهو الشيء القابل للحب ، الشيء الذي هو محبوب ، فكل واحد لا يحب إلا ما هو طيب لكل واحد ، وأزيد على هذا أن الانسان لا يحب حتى ما هو في الحقيقة طيب بالنسبة له بل يحب ما يظهر له أنه طيب . على أن هذا لا يرتب أى فرق جدى ، وربما نقول مع الرضا إن الشيء القابل لأن يحب هو ذلك الذي يظهر لنا أنه طيب بالنسبة لنا .

٣٩ - حينئذ توجد ثلاثة أسباب تجعل الانسان يحب، غير أنه لن يطلق البتة اسم الصداقة على الحب أو على الذوق الذي يجده الإنسان أحيانا نحو الأشياء غير الحية فن الجلى الواضح أنه لا يمكن أن يوجد فيها مقابل المحبة وكذلك لا يمكن أن يراد لها الخير، ألا يكون هزؤا أن يريد المرء الخير للنبيذ الذي يشربه مثلا ! كل ما يمكن أن يقال هو أن الإنسان يرجو أن يبق النبيذ جيدا حتى يستطيع شربه متى أراد ، والأمر على الضد بالنسبة للصديق ، يقال إنه يلزم أن يراد له الخير لنفسه هو ليس غير ، وتسمى عَطُوفة تلك القلوبُ التي تريد خير الغير على هذا النحو ولو لم تقابل بالمثل من ناحية ذلك الذي تحبه ، إن العطف متى كان متبادلا يجب أن يعتبر بالمثل من ناحية ذلك الذي تحبه ، إن العطف متى كان متبادلا يجب أن يعتبر كالصداقه ، § ٤ – ولكن ألا يلزم أن يضاف الى هذا أن هذا العطف لأجل

<sup>-</sup> أن الخير هو الشيء القابل للحب – يظهر ان هـــذا ينتج من المبدأ المقرر في أقرل هذا المؤلف وهو أن الانسان لا يعمل البتة إلا قاصدا قصد الخبر . راجع .ا سبق ك 1 ب 1

<sup>-</sup> أى فرق جدّى - الحق بيـــد أرسطو · فانه يمكن دائما › حتى عند الكلام على الخير المطلق ، أن يتمال إن الانسان لا يطلب إلا ما يظهر له أنه طيب ·

٣٥ - حينئذ توجد ثلاثة أسباب - مع أن أرسطو قد ردّها الساعة الى اثنين ٠

على الحب أو على الذوق – أضفت الثلاث الكلمات الأخيرة توضيحا للتن وتفسيرا

العطف متى كان متبادلا - هذا ركن ضرورى لوجود الصدانة الحقيقية ٠

أن يكون حقيقة من الصداقة لا يصح أن يبق مجهولا عندأ ولئك الذين هم موضوعه؟ كذلك يقع غالبا أن يكون الإنسان عطوفا على أناس لم يكن قد رآهم أبدا ولكنه يفرض أنهم طيبون أو أنه يمكن أن يكونوا لنا نافعين . وحينئذ فالإحساس فى هذه الحالة يكاد يكون كالاحساس الذى تجده فى حال ،ا اذا كان أحد هؤلاء النكرات قد قابل ميلك إليه بمثله . فهاك إذن أناسا هم فى الحقيقة عطاف بعضهم على بعض ولكن كيف يمكن إعطاء مرتبة أصدقاء لأناس لا يعرفون ميولهم المتبادلة ؟ يلزم إذن لأجل أن يكونوا أصدقاء حقا أن يكون لديهم بعضهم لبعض إحساسات العطف وأن يريدوا الخير بعضهم لبعض وأن لا يجهلوا الخير الذى يتعاوضون إرادته لسبب من الأسباب التي تكلمنا عليها آنفا .

<sup>§</sup> ٤ – لا يصح أن يبق مجهولا – ركن ثان ضرورى أيضا ·

#### الباب الثالث

الصداقة تلبس ثوب الأسباب التي أوجدتها . فهى مثلها على ثلاثة أنواع : صداقة منفعة ، وصداقة لذة ، وصداقة نذة ، وصداقة فضيلة – وهن النوعين الأقلين من الصداقة – الشيوخ لا يكادون يحبون إلا للنفعة والفتيان إلا للذة – الصداقات الوقتية للشباب – الصداقة بالفضيلة هى الأكمل والأمتن واكنها الأندر – انها لا نتكون إلا بالزمان و يجب أن تكون متساوية بين الطرفين .

أكرر أن أسباب المحبسة على ثلاثة أنواع وبالنتيجة ضروب الحب والصداقات التي تسببها يجب أن تختلف كذلك، وعلى هذا يوجد ثلاثة أنواع من الصداقة تقابل في العدد الأسباب الثلاثة للحبة ، وبالنسبة لكل واحدة منها يجب أن يوجد تبادل حب لا يبقي مستورا عن واحد ولا عن الآخر من أولئك الذين يجدونه ، الناس المتحابون يريدون الحير بعضهم لبعض في نفس معنى السبب الذي به هم متحابون، مثال ذلك الناس الذين يجب بعضهم بعضا للنفعة ، للفائدة التي بها يكون كل منهم للآخر، فهم يتحابون لا لذواتهم بالضبط ولكن من جهة أنهم يصيبون خيرا ما وكسبا ما من علاقاتهم المتبادلة ، والأمر كذلك أيضا في حال أولئك الذين لا يتحابون الالذة ، فاذا أحبوا الناس أولى الأخلاق السهلة أيضا فما ذلك بسبب خلق هؤلاء الانشعة مل لأجل اللذات التي يجلبها لهم هؤلاء الأشخاص ليس غير ،

إلى المنتجة متى أحب الانسان بالفائدة وللمنفعة فانه لا يطلب في الحقيقة الاخيره الشخصي ومتى أحب الانسان بسبب اللذة فهو لا يبغى في الواقع إلا هذه

<sup>-</sup> الباب الثالث - في الأدب الكبيرك ٢ ب ١٣ وفي الأدب الى أويديم ك ٧ ب ٣

١ ﴿ ا كُرْ – زدت هذه الكلمة لأبين أن هذا تكرير لا يظهر على أرسطو أن يهتم به ٠

<sup>-</sup> تبادل حب - كما قد قيل في الباب السابق .

اللذة نفسها . وعلى الوجهين فإنه لا يحب من يحبه من أجل ما هو فى الواقع . بل هو يحبه لمجرّد كونه نافعا وملائما . وهذه الصداقات ليست حينئذ إلا صداقات عرضية و بالواسطة لأن الصديق يحب صديقه لا لأن المحبوب موصوف بالصفات الفلانية التي يحبها أيا كانت مع ذلك هذه الصفات ، بل هو لا يحبه إلا لأجل الفائدة التي يصيبها منه ، هنا خاير يطمع فيه وهناك للذة يبغى تذوقها .

﴿ ٣٤ — إن الصداقات من هـذا النوع تنقطع بغاية السهولة لأن هؤلاء الذين يزعمون أنفسهم أصدقاء لا يلبثون طويلا مشابهين لأنفسهم . ومتى صار هؤلاء الأصدقاء لا نافعين ولا ملائمين انقطع حبهم حالا . إن النافع أو المفيد لا ثبات له بل هو يتغير من لحظة الى أخرى على أتم وجه . وإذا انعدم السبب الذى صيرهم أصدقاء انعدمت الصداقة أيضا بسرعة مع العلة الوحيدة التي كانت كونتها .

إلى الصداقة مفهومة على هذا النحو يظهر أنها توجد على الخصوص في الناس المسنين فان الشيخوخة لا تطاب بعد ما هو ملائم بل تطلب ما هو نافع ليس غير.

٢ = عرضية و بالواسئة - ليس فى المتن الاصفة واحدة لا اثنتان .

٣ – ان الصداقات من هذا النوع تنقطع بناية السهولة – وهى الصداقات الشائعة عادة . ولكنها
 ف الواقع ليست صداقات حقة بل هى بالأولى روابط .

المفيد لا ثبات له - ملاحظة محكمة اتخذت منذ أرسطو لدحض أدب المنفعة أو علم الأخلاق
 المؤسس على المنفعة • وظاهر أن أرسطو يطلقه بناتا •

<sup>§</sup> ٤ – الشيخوخة لاتطاب بعد – بازم تقريب ما يقوله أرسطوها على الشيخوخة وعلى الشباب، من حيث روابط الصداقة، باللوحة التي رسمها من السنّين في كتاب "الخطابة" ك ٢ ب ١ ٢ و ١ ١ و ولقد ترجم "ولحان" هذه القطع ترجمة عجيبة في كتاب "ذ كريات عصرية للتاريخ وللا داب" ص ٣ ٩ ٣ راجع مجلة العالمين عدد ١٥ يناير سنة ٣ ٩ ١٨٥

وهذا هو أيضًا عيب هؤلاء الرجال الذين هم في كل قوّة العمر وهؤلاء الفتيان الذين هم قبل الأوان لا يقصدون إلا إلى منفعتهم الشخصية. إن الصديقين من هذا القسل ليس من شأنهما عادة أن يعيشا معا . ذلك عليهما بعيد، بل هما على ذلك لا يكونان ملائمين أحدهما للآخر، لا يجدان أية حاجة للعاشرة عدا اللحظات التي فيها يرضي كلاهما منفعته . فهما لايرضي كلاهما عن الآخر إلا بقدر ما يكون لهما من الأمل في أن يجة أجدهما إلى نفسه من الآخر فائدة تما . وفي هــذا الصنف من العلاقات يمكن أيضا وضع الضيافة . § ه — اللذة وحدها يظهر أنهــا هي التي توحى صداقات الفتيان فانهم لايعيشون إلا في الشهوة و إنهم يسعون على الخصوص إلى اللذة بل حتى لذة الساعة التي هم فيها . ومع تقدّم السنين لتغير اللذات وتصير غير ماكانت بالمرة . لهذا يعقد الشبان علاقاتهم بغاية السرعة وينقضونها بسرعة لا تقل عن الأولى . إن الصداقة تنحل مع اللذة التي كانت ولدتها . و إن تغير هذه اللذة سرعان ما يكون . إن الفتيان ميالون للعشـق، والعشق في الأغلب لا تتولد إلا تحت سلطان الشهوة واللذة . من أجل ذلك تراهم يحبون بغاية السرعة و يقطعون ما وصلوا من حبهم بغاية السرعة أيضا . إنهـم يتغيرون في أذواقهم عشرين مرة في يوم واحد ولكن هــذا لا يمنع من أنهم يريدون أن يقضواكل الأيام مع من يحبونه ويعيشوا إلى الأبد لأنه هكذا تحصل الصداقة وهكذا تفهم في الشباب .

وفى هذا الصنف من العلاقات – أخشى أن يكون أحد المفسرين غير الأذكياء قد حشر هذه العبارة
 فى المتن ٠ فإن الضيافة لا محل لها هنا ٠

إه - فانهـــم لا يعيشون إلا في الشهوة - راجع " الخطابة " أبر ٢ ب ١٢ ص ١٣٨٩ طبعة برلين.

§ 7 — الصداقة الكاملة هي صداقة الناس الذين هم فضلاء والذين يتشابهون بفضيلتهم لأن أولئك يريدون الخير بعضهم لبعض من جهة أنهم أخيار ، وأَزيد أنهم أخيار بأنفسهم . أولئك الذين لايريدون الخير لأصدقائهم إلا لهذه الأسباب الشريفة هم الأصدقاء حقا . أولئك بأنفسهم، بطبعهم الخاص لا بالعرض، يكونون على هذا الاستعداد السعيد . ومن ثم يجيء أن صداقة هــذه القلوب الكريمة تبتى ما بقوا هم أنفسهم أخيارا وفضلاء . و إذن فالفضيلة شيء متين باق . إن كلا الصديقين خيّر على الاطلاق في ذاته و إنه لخيركذلك في حق صديقه لأن الأخيار هم في آن واحد وعلى الاطلاق أخيار وفوق ذلك نافعون بعضهم لبعض. و يمكن أن يزاد أيضا أنهم ملائمون بعضهم لبعض وهذا يفهم بلا عناء . إذا كان الأخيار أرضياء على الاطلاق وإذا كانوا أيضا ملائمين بعضهم لبعض فذلك بأن الأفعال التي هي خاصة بنا والأفعال التي تشبه أفعالنا تسبب لنا دائمًا لذة وأن أفعال الناس الفضلاء إما فاضلمة أيضًا و إما على الأقل مشابهة بعضها لبعض • ﴿ ٧ — إن صداقة من هذا القبيل باقية ، كما يمكن أن يفهم بسهولة ، ما دام أنها مستوفية كل الشروط التي يجب أن توجد بين الأصدقاء الحقيقيين . على هذا فكل صداقة إنما لتكوّن بقصد مصلحة تما أو بقصد اللذة، ، سواء على الاطلاق أم بالأقل بالنسبة للذي يُحب. وفوق ذلك فانها لا نتكوّن إلا بشرط مشابهة تما . وإن هـــذه الظروف لتتوافر أيضا في الحالة التي نعينها هنا :

٦ = الصدافة الكاملة – يعنى أن هذه الصدافة الوحيدة الجديرة بهذا الاسم .

أحيار بأنفسهم - لا فقط بالفائدة أو باللذة التي يؤتونها .

<sup>-</sup> لا بالعرض – التنبيه السابق بعينه .

ملاممون بعضهم لبعض – من أجل ذلك كانت الصداقة الطويلة بين رجلين هي دائما علامة على أن
 كليهما جدير حقا

في تلك الصــداقة توجد المشابهة وتوجد سائر الشروط في آن واحد بمعنى أن كلا الصديقين خير على الاطلاق وفوق ذلك ملائم على الاطلاق . وحينئذ فلا شيء في الدنيا أحب من هذا . إنما توجد الصداقة غالبا بين الأشخاص الذين هم على هذه الأهلية وهي فيهم أكمل ما تكون . ﴿ ٨ – على أن من المفهوم بالبداهة أن تكون الصداقات بمثل هذا النبل نادرة جدا لأرن الناس الذين هم على هذا الخلق قليل جدا . لعقد هذه العلاقات يلزم زيادة على ذلك الزمان والعادة . ولقد صدق المثل، فان الناس لايكادون يعرف بعضهم بعضا ووقبل أن يأكلوا معا أمداد الملح" الذي يتكلم عنه • كذلك لا يمكن الصديقين أن يقبل كلاهما الاخرأي لا يمكن أن يكونا صديقين قبــل أن يظهر كلاهما بأنه حقيق بالمحبة وقبل أن يتقرر فى نفسيهما الثقة المتبادلة . ﴿ ﴾ - لا شك أن الناس يريدون بأمثال هذه الصداقات السريعة أن يكونوا أصدقاء ولكنهم لايكونونهم ولن يكونوهم حتما إلا بشرط أن يكونوا أهلا للصــداقة وأن يعلموا ذلك حق العلم من طرف ومن آخر. إن إرادتهم أن يكونوا أصدقاء يجوز أن تكون سريعة ولكن الصداقة لاتكون سريعة البتة . أما هي فانها لاتكون تامة إلا بمساعدة الزمان وجميع الظروف الأخرى التي بيناها، والفضل لجميع هذه الروابط في أن تصبر الصداقة متساوية ومتشابهة من الحانبين • شرط يجب أيضا أن يتحقق بين الأصدقاء الحقيقين .

٧ - توجد الصداقة غالبا - مفهومة على معناها الحق .

<sup>§</sup> ٨ - نادرة جدا - كالفضيلة ذاتها ·

الزمان والعادة - ملاحظة عملية تماما يغلب على الناس نسيانها فى الحياة حيث الروابط هى على العموم
 مربعة وخفيفة .

## الباب الرابع

المقارنة بين أنواع الصداقة الثلاثة – الصداقات بالمنفعة لا تبق الا ببقاء المنفعة ذاتها – الصداقات باللذة تنقضى على العموم مع السن – الصداقة بالفضيلة هى الوحيدة التى تستأهل فى الحق اسم الصداقة – انها وحدها تقاوم النميمة – أما الأخريان فليستا صداقتين إلا لأنهما تشابهان تلك من بعض الوجوه ،

§ 1 — الصداقة التي لتكون باللذة لها شبه بعض الشيء بالصداقة الكاملة لأن الأخيار يسكن بعضهم الى بعض، بل يمكن أن يقال إن الصداقة التي لتكون نظرا لفائدة أو منفعة ليست غير ذات نسبة الى الصداقة بالفضيلة ما دام الأخيار بعضهم لبعض نافعا ، إن ما يمكن على الخصوص أن يبقى الصداقات المؤسسة على اللذة والمنفعة هو ترتب المساواة التامة بين الواحد والآخر من الصديقين بالنسبة للذة مثلا، ولكن الارتباط لا يتأكد بهذا السبب فقط بل يتأكد بأن الشخصين يستمدان هذه المساواة التي تقربهما من مصدر واحد، كما يقع ذلك بين من كانا كلاهما من بيئة صا لة ، لا كما بين العاشق ومعشوقه لأن اللذين يتحابان بهذا العنوان الأخير ليس لها هما الاثنين اللذات عينها ما دام يلذ لأحدهما أن يحب وللآخر أن يقبل صنوف الالتفات والتعهد مرب عاشقه ، ومتى انقضت سن الجمال تنقضي الصداقة

الباب الرابع - فى الأدب الكبير ك ٢ ب ١٣ وفى الأدب الى أويديم ك ٧ ب ٢

١ - يسكن بعضهم الى بعض - بفضيلتهم ذاتها و بالاحترام المتبادل الذى يشعر به كل منهم نحو
 الآخر. أما فى علاقات اللذة التى يتكلم عنها أرسطو فيا سيلى فان الأصدقا. لا يرضى بعضهم بعضا الا برذا ثلهم .

من بيثة صالحة – يمكن أن يزاد على ذلك " أهل أخلاق صالحة " كما يثبته ما سيلى .

بين العاشق ومعدوقه - هذه العلاقات الكريهة ماكان لها أن توجد فى نظرية الصداقة . ولكن أرسطو يجرى فى مجرى آرا، زمانه . ولا يتأخر عن أن ينحى باللائمة على هذه الشناعات .

ومتى انقضت سنّ الجال ... - ينبنى أن يراجع فى "فيدرأفلاطون" ص ٧١ من ترجمة كوزان
 تفاصيل مشابهة لهذه تماما . وأظن أن أرسطوكان يتذكرها عند ماكتب هذه الفقرة .

أحيانا فهذا لم تبق له لذة فى رؤية صديقه القديم وذاك لم تبق له لذة فى قبول التفاته . وكثير مع ذلك يبقون مرتبطين أيضا متى توافقت العادة إذا اكتسبوا فى هذه العشرة الطويلة ميلا متبادلا بالنسبة لأخلاقهما . ﴿ ٧ — أما أولئك الذين لا يبتغون تبادل اللذات فى علاقاتهم الغرامية بل لا يريدون فيها إلا الفائدة فانهم معا أقل صداقة ولا يبقون كذلك إلا وقتا أقل ، ان الذين ليسوا أصدقاء إلا بحض المنفعة ننقطع صداقتهم بانقطاع المنفعة ذاتها التي كانت قد قربت بينهم ، إنهما لم يكونا حقا صديقين أحدهما للآخر ، إنهما لم يكونا إلا صديق الربح الذي كانا يصيبانه .

٣٥ - على هـذا إذن فاللذة والمنفعة يمكن أن تسببا الصـداقة بين الأشراركما يمكن أيضا أن تربط الأخيار برابطة الصداقة مع الأراذل وتصيّر أولئك الذين ليسوا من هؤلاء ولا هؤلاء أصـدقاء للا ولين أو للآخرين بلا تمييز ، إن ما ليس أقل وضوحا هو أن الأخيار هم وحدهم الذين يصير ون أصدقاء لأجل أصدقائهم أنفسهم . لأن الأشرار لا يتحابون بينهم إلا أن يجدوا في ذلك ربحا ما .

إلى المعصومة من تطرق النميمة الأخيار وحدها هي المعصومة من تطرق النميمة الأنه لا يمكن فيها أن يسهل تصديق مزاعم أى شخص ضد انسان قد اختبر زمنا

٣ = تجعلا الأشرار – مع القيود التي ذكرها أرسطو آنفا • والواقع أن هؤلا. ليسوا أصدقا. بل هم بالبساطة مقتر بون برابطة كثيرة البقا. أو قليلة • راجع ما سبق •

ليسوا هؤلا، ولا هؤلا، \_ يعنى أولئك الذين هم ليسوا على التحقيق أخيارا ولا على التحقيق أراذل
 بل هم فى تلك الحال الاخلاقية المجممة التي هي عادة شائعة

إلى المعصومة من تطرق النميمة – هذه إحدى الصفات الأساسية للصداقة الحقة . أما الصداقات الأخرى فانها عرضة للتقارير الزائفة والتهم الكاذبة .

طويلا . إن تلك القلوب يؤمن بعضها لبعض ، إنها لم يمرّ بخاطرها البتة أن يسىء بعضها إلى بعض وإن لهاكل الخلال العميقة الممدوحة التى توجد فى الصداقة الحقة فى حين أنه لاشىء يمنع من أن تصاب الصداقات من نوع آخر بهده الاصابات الوخمة .

§ ٥ — نظرا الى أنه في اللغة العامية يسمى أصدقاء حتى أولئك الذين لم يكونوا كذلك إلا بالمنفعة كشأن المالك التي لم تكن محالفاتها الحربية لتعقد البتة إلا نظرا لمنفعة المتعاقدين ، وما دام أنه يسمى أيضا أصدقاء أولئك الذين لا يحب بعضهم بعضا إلا من أجل اللذة كما يتحاب الأطفال ، فر بماكان يلزمنا نحن أيضا أن نطلق اسم أصدقاء على أولئك الذين لا يحب بعضهم بعضا إلا بهذه الأسباب ، ولكن علينا حينئذ أن نعنى بالتميز بين عدّة أنواع للصداقة ، فالصداقة الأولى والحقة هي على رأينا صداقة الناس الفضلاء والأخيار الذين يحب بعضهم بعضا من حيث كونهم أخيارا وفضلاء ، والصداقات الأخرى ليست صداقات إلا بالمشابهة لتلك ، إن الذين هم أصدقاء بهذه الأسباب المنحطة هم دائما يصيرون كذلك تحت تأثير شيء من الحسن أيضا وشيء من الشبه بينهم يقربهم بعضهم لبعض ، لأن اللذة هي خير في أعين أولئك الذين يحبون أن يسعوا إليها ، § ٢ — ولكن إذا كانت هذه الصداقات بالمنفعة الذين يحبون أن يسعوا إليها ، § ٢ — ولكن إذا كانت هذه الصداقات بالمنفعة الذين يحبون أن يسعوا إليها ، § ٢ — ولكن إذا كانت هذه الصداقات بالمنفعة الذين يحبون أن يسعوا إليها ، و ٢ — ولكن إذا كانت هذه الصداقات بالمنفعة الذين يحبون أن يسعوا إليها ، و ٢ — ولكن إذا كانت هذه الصداقات بالمنفعة المناه المنه المناه المناه المنفعة المناه المناه المناه المنفعة المناه المناه المناه المناه المنه المناه المنفعة المناه المناه

<sup>§</sup> ه – نظراً الى أنه في اللغة العامية – يرى أن أرسطو مع قبوله اللهجة العامية يدينها ولا يغتر بها ·

فليس لديه كما لدي العقل إلا نوع واحد من الصداقة وهي الصداقة المؤسسة على الاحترام وعلى الفضيلة •

أن نعنى بالتمييز - هذا هو ما صنع أرسطو فيا مر وهو الآن يتكلم كما لوكان هذا التمييز لم يقر ربعد .
 وحينئذ يوجد ضرب من التشويش والتخليط فى المتن . ويظهر أن هذه النقطة كان يجب أن تكون فى نحو إبتداء هذا الباب .

وباللذة لا تربط القلوب بالعروة الوثق فمن النادر كذلك أن توجد معا فى الأشخاص أعيانهم لأن فى الواقع أمور المصادفة والعرض لا تجتمع البتة بعضها مع بعض إلا على درجة عظيمة من النقص .

إلى الأنواع التى أتينا على بيانها فيبق أن الأشرار يصيرون أصدقاء بالمنفعة أو باللذة لأنه ليس بينهم إلا وجوه الشبه هذه . والأخيار على الضد يصيرون أصدقاء لأجل أنفسهم أعنى من جهة كونهم أخيارا . فهؤلاء فقط هم حينئذ الأصدقاء باطلاق اللفظ والآخرون لا يكونونهم إلا بالواسطة ولأنهم يشهون من بعض الوجوه الأصدقاء الحقيقيين .

إلا على درجة عظيمة من النقص – لأن اللذة والمنفعة كلناهما من التغير والانتقال على ما هي عليه الأخرى . راجع هذه الفكرة فيا مر ب ٣ ف ٢

إن الأشرار لا يمكن أن يكونوا
 إن الأشرار لا يمكن أن يكونوا
 أصدقا. وإنه لاصداقة حقيقية الابن الصالحين.

## الباب الخامس

يلزم للصدافة كما للفضيلة التمييز بين الاستعداد الأخلاق والفعل نفسه – يمكن أن يكون الناس أصدقاء بغاية الاخلاص من غيرأن يأتوا فعل الصداقة – نتا مجالغيبة – الشيوخ والناس الذين هم على خلق جاف وشديد هم قليلو الميل الى الصداقة – الخُلُطة فى العيشة هى على الخصوص غرض الصداقة وعلامتها – ابتعاد الشيوخ والسوداو يين عن خلطة العيشة ، وذلك لا يمنع من أن تكون محبتهم حقيقية ،

§ ١ — كما أنه بالنسبة للفضيلة يلزم تقرير تماييز وكما أن من الناس من يسمون فضلاء لمجرد استعدادهم الأخلاق ، ومنهم من يسمون كذلك لأنهم فضلاء فى الفعل وفى الواقع ، كذلك الأمر بالنسبة للصداقة ، فمن الناس من يتمتعون حالا بلذة العيشة مع أصدقائهم بإسداء الخير لهم ، ومنهم المنفصلون عنهم إما بعرض كمن يفصلهم النماس وإما بتباعد الأمكنة لايسلكون موقتا كأصدقاء ولكنهم مع ذلك فى استعداد لأن يأتوا أعمال الصداقة بغاية الاخلاص ، ذلك لأن فى الواقع بعد الأماكن لايذهب على الاطلاق بالصداقة ، بل يذهب فقط بالمظهر أى بالفعل الحالى ، ومع ذلك فى الصداقة ومن ذلك المناث بالفعل أن من شأنها أن تنسى الصداقة ومن ذلك المثل :

## وو كثيراً ما أودى بالصداقة سكوت طويل"

<sup>–</sup> الباب الخامس – في الأدب الكبيرك ٢ ب ١٣ وفي الادب إلى أو يديم ك ٧ ب ٢

١ ٩ - بالنسبة الفضيلة - ٢ ٢ ب ١

<sup>-</sup> فضلاء في الفعل و في الواقع – بما يأتون من أعمال الفضيلة .

 <sup>-</sup> سكوت طويل - هــذا البيت ربماً كان منقولا من بعض شعراء المأساة ولكن لا بعرف من هو .

٧٤ — على العموم الشيوخ والسوداويون يظهر أن ميلهم إلى الصداقة قليل لأن إحساس اللذة قل أن يكون له عليهم من سبيل ، ولا أحد يسعى ليقضى أيامه مع واحد ثقيل عليه أو لا يسرّه فان الطبع الانسانى على الخصوص ينفر مما يشق عليه و يبحث عما يرتاح إليه ، ٧٣ — أما الذين يبشون بعضهم فى وجوه بعض عند اللقاء ولكنهم لا يعيشون معا فى العادة فأولى بهم أن يعدوا فى زمرة الناس المرتبطين بعطف متبادل من أن يعدوا فى الأصدقاء بالمعنى الخاص ، وإن أهم مميز للأصدقاء هى العيشة المشتركة من كان المرء فى العسر رغب فى هذه العيشة المشتركة للأصدقاء هى العيشة المشتركة من الناس لما يصيبه فيها من المنفعة ومتى كان فى اليسر رغب فيها من أجل السعادة لقضاء أيامه مع الذين يحبهم ، ولا شىء أقل موافقة للأصدقاء من العزلة ، غير أن الناس مع الذين يحبهم ، ولا شىء أقل موافقة للأصدقاء من العزلة ، غير أن الناس متحدين فى الأذواق اتحادا يتم عادة بين الرفقاء الحقيقيين .

§ ٤ حينئذ الصداقة الفضلي هي صداقة الناس الفضلاء ، لا نخشي من أن نكر غالبا أن ذلك هو الحير المطلق وأن ذلك هو اللذة المطلقة اللذان هما في الحق خليقان بأن نحبهما وأن نسعى في تحصيلهما ، لكن لماكان بالنسبة لكل امرئ ما يملكه هو الحقيق بحبه ، فيا يظهر له ، كان الحير هو بالنسبة للخير ملائما

<sup>§</sup> ۲ — والسوداويون — ربما كان معناه أيضا ° الناس أولى الخلق الجاف ° · ·

٣ = هو العيشة المشتركة – هذا شرط الصداقة الكاملة إن لم يكن الصداقة الحقة .

<sup>-</sup> بين الرفقاء الحقيقيين - يجب أن ينصرف هــذا على الخصوص لرفقاء الطفولة واللذات واللعب والواجات .

إلى المنظمة المبدأ من الأهمية المسلم المراد المسلم المسلم

بقدر ما هو طيب في حقه . ﴿ و \_ إن الميل أو الذوق يشبه أن يكون بالأولى إحساسا وقتيا وأما الصداقة فهي وضع ثابت.الميل أوالذوق يمكن أن يقع أيضا على الأشياء غير الحيــة، ولكن تبادل الصداقة ليس البتة إلا نتيجة تفضــيل اختيارى والتفضيل يقتضي دائمًا وضعا أخلاقيا ما . إذا أراد المرء خيرا بمن يحبهم فذلك لأجلهم أعنى لا بسبب إحساس وقتى بل بوضع أخلاق يحتفظ به نحوهم، و إنه بحبه صديقه فانما يحب خيره هو نفسه لأن الرجل الخير والفاضل متى صار صديقا لأحدفانه يصير خيراً لذلك الذي يحبه . اذن كلا الطرفين يحب خيره الشخصيّ ومع ذلك فالصديقان يتبادلان عوضا متساويا تماما سواء في نيتهما أم في نوع الخدمات المتبادلة لأن المساواة تسمى أيضا صداقة . وكل هذه الشرائط تتوافر على الخصوص في صداقة الأخيار . ٩ - إذا كانت الصداقة يقل حصولها غالبا عند الناس أولى الكاتبة وعند الشيوخ فذلك لأنهم من طبع أعسر وأنهم يجدون لذة أقل فى علاقات العشرة المتبادلة اللاتى هي مع ذلك في آن واحد النتيجة والعلة الأصلية للصداقة . وهذا هو ما يجعل الشبان يصيرون أصدقاء بغاية السرعة في حين أن الشيوخ لا يصيرونهم . لا يمكن المرء أن

بادل الصداقة – قد تقرر فيا مر ب ٢ ف ٤ أن الصداقة الحقة تستدعى دائما ميلا متبادلا معروفا
 عند كلا الطرفين اللذين يشعران بها ٠

<sup>-</sup> يحب خيره هو نفسه – من غير أن يدخل في علاقة الصديقين أثر ما .

٦ = اذا كانت الصداقة ... أولى النكا بة وعند الشيوخ – مسئلة أشير الها في أول الباب.

<sup>-</sup> يجدون لذة أقل - تكرير كما قد قيل آنفا .

يصير صديقا لأناس لا يرتاح معهم . وكذلك الحال بالنسبة للسوداويين ولكن هذا لا يمنع جواز أن يكون بين هؤلاء الناس عطف متبادل . إنهم يريدون الخير بعضهم لبعض ويرجعون بعضهم الى بعض عند الحاجة ولكنهم ليسوا على التحقيق أصدقاء لأنهم لا يعيشون معا ولا يسكن بعضهم لبعض وتلك شروط يظهر أنها على الخصوص ضرورية للصداقة .

<sup>-</sup> وهذا لا يمنع جوازأن يكون بين هؤلاء الناس - فانه يمكن أن يوجد بينهم أيضا ميل صادق حاد. ولكنهم لا يظهرونه إلا قليلا بسبب جفاف قلو بهم الذي هو أمر شائع في العادة عند هؤلاء .

### الباب السادس

الصداقة الحقة لا تنجه إلا إلى شخص واحد – الروابط المتعددة ليست عميقة – الصــــداقة باللذة هي أقرب إلى الصداقة الحقـــة من الصداقة بالمنفعة ، صداقات النـــاس الأغنياء : أصدقاؤهم مختلفون جدا – الصداقة الحقة نادرة عندهم – خلاصة النوعين المنحطين من الصداقة ،

<sup>-</sup> الباب السادس - في الأدب الكبيرك ٢ ب ١٠٠ وفي الأدب الى أويديم ك ٧ ب ٢ و إن مسئلة عدد الأصدقاء لم تعالج إلا هنا أما في المؤلفين الآخرين فانها مشار البها فقط و يغاية الإبهام .

<sup>§</sup> ١ – ليس ممكنا – إن تحديد عدد الأصدقاء ينتج بالضرروة من طبائع الأشياء ذواتها •

كا أنهذا ربما لا يكون حسنا – فان ميلا مقسها على هذا النحو يوشك أن يكون معرضا الى خطر
 أن يكون سطحيا

٢ - إنه ينبغى أيضا - إن الأدلة التي يقيمها أرسطوهي فى غاية المتانة و إنها لنتيجة مشاهدة طويله .

للفعة أو اللذة – يمكن أن يعجب المرء عدّة أشخاص بفضيلته وكفاءته دون أن يكون مع ذلك
 صديقا لكل هؤلاء .

من المعروف على هذا النحو يمكن أن لا يلبث إلا لحظة. ٣٥ – من هذين النوعين المصداقة الصداقة الصداقة باللذة هي أزيد شبها بالصداقة الصحيحة متى كانت الظروف التي تولدها هي واحدة من جانب ومن آخر وأن يُسرَّ كلا الصديقين بالآخر أو أن يعجبهما لهو واحد . هذا هو الذي يوجد صداقات الشبان لأنه على الخصوص في هذه الصداقات يكون السخاء وكرم القلب . وعلى ضدّ ذلك الصداقة بالمنفعة لا تكاد تكون خليقة إلا بنفس التجار .

§ ٤ – لاحاجة بأولى الحظ إلى علاقات المنافع بل حاجتهم الى علاقات الملاءمة وهذا هو ما يجعلهم يريدون عادة أن يعيشوا مع بعض الأشخاص . نظرا إلى أن الناس لا يطيقون السآمة إلا أقل ما يمكنهم وأنه لا أحد فى الواقع يحتمل على الدوام حتى الخير إذا كان الخير شاقا عليه ترى أهل الثراء يبتغون أصدقاء ملايمين . ربحاكان خيرا لهم أن يطلبوا فى أصدقائهم الفضيلة الى جانب الملاءمة لأنهم بذلك يكونون قد جمعواكل ما يلزم للاصدقاء الحقيقيين . § ٥ – على أنه متى كان المرء فى مركز رفيعكان له عادة أصدقاء أكثر تنوعا فمنهم أصدقاء نافعون وآخرون أصدقاء ملائمون ولماكان من النادر جدا أن يجمع الأشخاص أعيانهم بين هاتين الميزتين كان الناس المثرون لا يكادون يبتغون الأصدقاء الملائمين الذين يكونون فى آن واحد موصوفين المثرون لا يكادون يبتغون الأصدقاء الملائمين الذين يكونون فى آن واحد موصوفين

٣ - من هذين النوعين للصداقة – هذا استطراد قليل الفائدة وليس إلا تكريرا لما قد مر ٠

<sup>-</sup> بنفس التجار – لان هذه الصداقة ليست فى الواقع إلا ضربا من التجارة ، يبحث فيها كل واحد على أن يربح بقدرما يستطيع .

إذن لا يكون الخيرشاقا عليه - إذن لا يكون الخير خيرا .

٥ - أصدقا. أكثر تنوعا - ملاحظة محكمة يسهل التحقق منها في مجرى الحياة العادى .

بالفضيلة ولا الأصدقاء النافعين الذين يقومون فقط بالأمور الجميلة العظيمة . واذ يفكرون فى لذتهم لا يبغون إلا أناسا محبو بين هينين أو أناسا حذاقا مستعدّين دائما لتنفيذ ما يؤمرون به .

§ 7 — ولكن هذه الكيوف كيوف النفكه والفضيلة قليلا ما تجتمع فى شخص واحد . صدق ما قيل من أن الانسان الفاضل هو ملائم ونافع معا ولكن صديقا كاملاكهذا لا يرتبط البتة بانسان يفوقه بمركزه إلا أن يكون هو أيضا يفوق المثرى بفضيلته . وإلا فهو لا يستر انحطاطه بمساواة نسبية . ولكن لا يوجد على الغالب أناس يصيرون أصدقاء في هده الأوضاع .

§ ∨ — حينئذ فالصداقات التى تكلمنا عليها آنفا هى مؤسسة على المساواة . فان كلا الصديقين يؤدى إلى الآخر الحدمات ذاتها و إن كليهما يضمر للآخر المقاصد بعينها أو على الأقل إنهما يتعاوضان مزية بأخرى . يتعاوضان مثلا اللذة بالمنفعة . ولكنا اضطررنا الى أن نبين أيضا أن هاتين الصداقتين هما ناقصتان بالحقيقة وقليلتا البقاء.

<sup>—</sup> إلا أن يكون هو أيضا يفوق — يظهر أن هـــذا النفاوت يمكن أن يُبعد الرجل الغنى عوضا عن أن يقربه . ولكن اذا كان القلب لم يفسد بالثروة فن الجائز أن فضيلة الواحد تعاوض ثروة الآخر. و إن الصداقة المعقودة على رغم هذه العوائق لا تستحق إلا احتراما متبادلا من الطرفين وما أندر هذه الصداقة كما قرر بحق أرسطو.

<sup>§</sup> ٧ – فالصداقات التى تكلمنا عليها آنفا – أى النوعين السفليين من الصداقة : صداقة اللذة وصداقة المنفعة . يعود أرسطو هنا من غير صلة بالموضوع الذى كان يظهر أنه قد تركه . ومن المحتمل أن في المتن بعض النشويش . فآخر هذا الباب كله يظهر أنه ليس في محله خصوصا لأن أرسطو يرجع في الباب التالي الى سلسلة الماني التي قطعها طفرة .

المعاني التي قطعها طفرة .

و المناني التي طبع التي للناني التي قل التي تناني التي تناني التي تناني التي التي تناني التي التي تناني التي تناني التي تناني التي تناني التي تناني التي تناني التي تنانية التي تناني التي التي تناني التي تناني التي تناني التي تنا

ولما أن بهما مشابهة ومخالفة بينهما وبين شيء واحد بعينه اعنى الصداقة بالفضيلة فانهما تظهران على التناوب كلتاهما بكونهما صداقة و بعدم كونهما صداقة، فبمشابههما بصداقة الفضيلة يظهر أنهما صداقتان حقيقيتان ، احداهما من حيث الملاءمة والأخرى من حيث المنفعة، وتلك مزية مزدوجة توجد أيضا في صداقة الفضيلة ، ولكن من جهة أخرى لما أن هذه الأخيرة لا تزعزعها النميمة وأنها باقية، في حين أن تينكم الصداقتين المنحطتين سريعتا الزوال وأنهما مخالفتان في نقط أخرى كثيرة فيمكن أن يرى أنهما ليستا بعد صداقتين لما بينهما وبين الصداقة الحقة من فروق شتى ،

# الباب السابع

فى الصداقات أو المحبات التى نتعلق بأولى الرفعة : الأب والابن ، الزوج والزوجة ، القاضى والأهالى -. لأجل أن نتولد الصداقة وتبق يلزم أن لا تكون المسافة بين الأشخاص كبيرة الى الافراط – علاقة الناس بالآلهة – مسئلة دقيقة يثيرها هذا الاعتبار .

§ ١ — هناك نوع آخر من الصداقة يتعلق بالرفعة ذاتها التي لواحد من الشخصين اللذين تربطهما، مثال ذلك صداقة الوالد لولده وعلى العموم الأكبر سنا بالأصغر ، وصداقة الزوج لزوجه وصداقة الرئيس أيا كان لمرءوسه ، كل هذه المحبات بينها فروق وليست هي عينها، مثلا محبة الوالدين لأولادهم ومحبة الرؤساء لرعاياهم بل ليست محبة متماثلة محبة الأب لابنه ومحبة الابن لأبيه ولا محبة الزوج لزوجه ومحبة المرأة لبعلها ، كل من هؤلاء له فضيلته الخاصة وله وظيفته، ونظرا الى أن الأسباب التي تهيج حبهم هي مختلفة فمحباتهم وصداقاتهم ليست أقل اختلافا ، § ٢ — إنها ليست تهيج حبهم هي مختلفة فمحباتهم وصداقاتهم ليست أقل اختلافا ، وإذ يؤدي الوالدون الى إذ يؤدي الوالدون الى أولادهم ما يجب نحو الأولاد ، فالمحبة والصداقة هي بينهم على أتم ما يكون من المتانة . وهي كل ما يجب أن يكون فيها لأحد الطرفين على وهي كل ما يجب أن يكون . في كل أنواع المحبة التي يكون فيها لأحد الطرفين على

الباب السابع – فى الأدب الكبيرك ٢ ب ١٤ وفى الأدب الى أويديم ك ٧ ب ٣ و ٤

إ - صداقة الوالد لولده - قد احتفظت بلفظ الصداقة لأدل على آثار الأفكار الاغريقية على "المحبة" .
 "المحبة" . ولكن الأولى أن يقال العشق أو المحبة . ومع ذلك فقد استعملت أكثر من مرة لفظ" المحبة" .

لا أعطونا الحياة – يمكن أن يرى بهذه الفقرة وبكثير غيرها فى أفلاطون أن الإحساسات العائلية لم تكن مجهولة فى الأزمان القديمة كما ير يد أن يقرّره بعضهم .

آخرفضل ما يلزم أيضا أن يكون إحساس الحب متناسبا مع مركز من يجده . على هذا مثلا فالرئيس يجب أن يكون محبوبا أشدّ مما هو محب ، وكذلك بالنسبة للانسان الأكثر نفعا وبالنسبة لكل أولئك الذين لهم سلطة ما لأنه اذا كانت الحبة متناسبة مع أهلية كل واحد من الأشخاص فانها تصير ضربا من المساواة التي هي شرط أساسي للصداقة .

وسي المساواة التي تحل المحل الأول فيا يتعلق بالعدل هي المساواة المتناسبة مع استحقاق فان المساواة التي تحل المحل الأول فيا يتعلق بالعدل هي المساواة المتناسبة مع التخاص ، والثانية هي المساواة التي هي متناسبة مع الكم ، والأمر على ضدّ ذلك في الصداقة فان الكية هي التي تحل المحل الأول والاستحقاق لا يأتي إلا في المحل الثاني ، و وحدا هو ما يشاهد بلا عناء في الأحوال التي تكون فيها المسافة بين الأشخاص بعيدة جدّا من جهة الفضيلة أو من جهة الرذيلة أو من جهة الثروة أو من جهة شيء آخر ، فانهم بهذه المثابة تنقضي صداقتهم ولا يظنونهم بعد ذلك أهلا لأن يعقدوها ، وهذا ظاهر على الأخص جدّا فيا يختص بالآلهة لأن لهم علوا غير متناه في كل نوع من أنواع الخير ، ويمكن أن يشاهد أيضا شيء مشابه لهذا بالنسبة الملوك فان الانسان هو أنزل منهم في أمر الثروة الى حدّ أنه لا يستطيع حتى أن يريد أن يكون صديقهم ، كما أن الناس الذين ليس لهم مكانة لا يفكرون في امكان صيرو رتهم أصدقاء للرجال الأعلين والأحكين ،

٣ – أمر العدل – راجع ما مر فى ك ه ب ٣ ف ١

نان الكية - لا شك في أنه يقصد المحبة • و إلا فر بما كان لفظ " الكية " يجب أن يؤخذ على أوسع معانيه أيا كان الشيء الذي تنطبق عليه سواء أ كان هو القوة أم الثروة أم النبوغ الخ •

<sup>§</sup> ٤ - بالنسبة اللوك - يلزم أن يُدكر أن أرسطوقد عاش زمانا طو يلا خليطا لفيليبوس وللا سكندر .

§ ٥ — ربما لا يمكن وضع حد مضبوط فى كل هذه الأحوال ولا ان تقال بالضبط النقطة التى فيها يمكن أيضا أن يكون الرجلان صديقين . حق أنه من الممكن حذف كثير من ألشروط التى ترتب الصداقة وأنها مع ذلك تبقى ، ولكن متى عظم البعد جدّا كالبعد بين الآلهة والانسان فالصداقة لا يمكن أن تبقى . \$ ٦ — من أجل ذلك أمكن وضع هذه المسئلة مسئلة معرفة ما إذا كان الأصدقاء يتمنون حقيقة لأصدقائهم أعظم الخيرات مثلا أن يصيروا آلهة . لأنه حينئذ تنقطع صداقتهم و إياهم حتى ولا ما إذا كانوا يستطيعون أن يتمنوا لهم أبدا خيرات ولو أن الأصدقاء يرغبون فى خير من يحبونهم ، ولكن إذا حق القول بأن الصديق يريد خير صديقه لأجل فى خير من يحبونهم ، ولكن إذا حق القول بأن الصديق يريد خير صديقه لأجل الصديق نفسه لزم أن يزاد أن هذا الصديق يجب أن يبق فى الحالة التى هو فيها فانما المسديق نفسه لزم أن كن واحد منا على العموم إنما يريد الخير لنفسه قبل كل شيء ، استثناء ما دام أن كل واحد منا على العموم إنما يريد الخير لنفسه قبل كل شيء .

 <sup>§</sup> ٥ -- كالبعد بين الآلهة والانسان -- تكرير لما قيل آنفا .

٩ - وضع هذه المسئلة – هذه النقطة كما يرى من الدقة بموضع وتكاد لا نتعلق بنظرية الصداقة . على أن أرسطو ليس هو واضع هذه المسئلة بل لم يزد على أنه ذكّر بها .

## الباب الثامن

على العموم يؤثر المره أن يكون محبو با على أن يكون محبا – دأب المَلِق – فى العلة التى تجمل النـاس يبغون الحظوة لدى مرب هم أولو مركز رفيع – مثل الحب الأمى – مبادلة المحبة هى على الخصوص متينة من كانت مبنية على الأهلية الخاصة لـكلا الصديقين – العلاقة بين الناس غير المتساوين – سخرية العشاق – علاقات الأضداد – أنهم لا يميل أحدهم نحو الآخر، بل هم يميلون الى الوسط القيم .

§ 1 — إن أكثر الناس، ويحركهم ضرب من الطمع، يظهر أنهم يؤثرون أن الغير يجهم على أن يُحبوا هم أنفسهم . ومن أجل ذلك ترى الناس على العموم يحبون المَلِقين. فان الملق هو صديق لمن هو أرفع قدرا منه أو على الأقل يتصنع أن يكون نحوك في حالة انحطاط ويتكلف أنه يحب أكثر من أنه محبوب . ﴿ ٢ — غير انه متى كان الانسان محبوبا يظهر أنه أقرب الى أن يكون محترما والاحترام هو مايرغب فيه أكثر الناس على أنه إذا كان الانسان يبغى الاحترام الى هذا القدر فذلك لا للاحترام نفسه ولكن على الخصوص لتائجه غير المباشرة . العامى لا يفرح هكذا بأن يكون مرعى الجانب عند الناس الذين لهم قدر رفيع إلا من أجل الآمال التى تعطيه إياها مرعى الجانب عند الناس الذين لهم قدر رفيع إلا من أجل الآمال التى تعطيه إياها هذه الرعاية . يظن المرء أن سيحصل على ما يريد من أولئك الكبراء متى مسته

<sup>-</sup> الباب النامن - في الأدب الكبيرك ٢ ب ١٣ وفي الأدب الى أويديم ك ٧ ب ٣ و ٤

١ ٩ - و يحركهم ضرب من الطمع - قد تكون الكلمة أقوى من مدلولها و إن كانت الفكرة محكة .
 فان هذا الطمع ليس في الحقيقة إلا الحب الذاتي .

٢ و الاحترام هو ما يرغب فيه أكثر الناس – إن رغبة الاحترام هى فى ذاتها مشروعة وممدوحة جدًا . ولكنها على المعنى الذى يقصده هنا أرسطو حساب مدبر . ومرب ثم يكون هــذا الاحساس أقل شرفا .

<sup>-</sup> من أجل الآمال - هذا هو ما يفسر الاحترام الذي يحفّ عادة الأغنياء من غيرأن تعلم الأسباب الفاعلة في هذه الحالة

الحاجة . ويمرح من دلالات الاعتبار التي يظهرونها باعتبار أنها علامة على عطفهم المستقبل . ٣٥ – غير أنه متى رغب الانسان فى احترام الناس الأخيار أولى البصرة فانه يريد أن يثبت فى أنفسهم رأيهم فيه . يفتننا حينئذ أن يعترف بفضلنا لأن لنا ثقة بقول أولئك الذين يصدرون حكهم فى أمرنا . ويفتننا أيضا أن نكون محبوبين لديهم حبا لذاته بل ربحا يقال إننا نذهب الى غاية أن نؤثر الحب على الاحترام و إن الصداقة تصبح حينئذ مرغوبا فيها لالشيء بل لذاتها وحدها .

§ ع — على أن الصداقة يظهر أنها ننحصر على الخصوص فى ان الصديق يحبُّ أكثر من أن يكون محبوبا ، ودليله هو اللذة التى تشعر بها الأمهات عند الاسراف فى حبهن وقد شوهد كثير منهن وقد اضطررن الى ترك أولادهن يرضيهن أن يحببنهم أيضا لمجرد أنهن يعلمن أنهم منهن حتى دون أن يبغين الحصول على مقابل هذه المحبة لأن معاوضة الاحساسات المتبادلة لم تكن محكنة بعد ولا يبغين لأنفسهن شيئا إلا أن يرين أولادهن قادمين ، وهن مع ذلك ما زلن يحببنهم بشغف مع أن هؤلاء الأولاد فى جهلهم لم يستطيعوا أن يؤدوا شيئا مما يجب لأم ،

 <sup>8</sup> س – احترام الناس الأخيار – هذه الفكرة غامضة قليلا وقلقة فى صبغتها . إن أرسطو يريد أن يقول إن الأنسان اذا عرف أن يستحق احترام الأخيار فقـــد يؤثر مجبتهم على احترامهم ذاته . وهذا التفصيل ربما كان دقيقا لأنه بين الأخيار تكاد الحجة لا تفارق الاحترام . واذا وصل المر الى أن يُحتقر أو شك أن لا يكون محبو با مهما كان العطف المفروض فى العلاقة الاولى .

 <sup>\$ -</sup> على أن الصداقة - يلزم اذكار ما قد قبل آنفا على المعنى الواسع الذي يجب أن تعنى به كلمة الصداقة • وربماكمان أحسن أن تترجم في هذه الفقرة بكلمة « الحب » •

وقد أضطررن الى ترك أولادهن – يمكن أن يري كل يوم مصداق ما يقوله هنا أرسطو .

وكان الناس الذين يحبون أصدقاءهم هم في أعيننا حقيقون بالمدح يظهر أن الحب يجب أن يكون هو الفضيلة الكبرى للاصدقاء . وينتج أنه كلما كانت المحبة تبني على الاستحقاق الشخصي لكل واحدمن الصديقين كان الاصدقاء أوفياء وكانت علاقتهم متينة وباقية . \$ ٦ \_ وعلى هذا يكون الناس الذين هم مع ذلك بينهم عدم المساواة أظهر مايكون يمكن أن يكونوا أصدقاء . فانَ احترامهم المتبادل يصيرهم متساوين . والمساواة والمشابهة هما الصداقة . خصوصا متى كانت هــذه المشابهة هي مشابهة في الفضيلة لأنه حينئذ متى كان الصديقان ثابتين فكما أنهما كذلك بذاتيهما يكونان أيضًا ثابتين كلاهما بالنسبة للآخر . إنهما لا حاجة بهما البتة الى الخدمات المخزية وهم لا يؤدُّون منها شيئاً . بل ربماً يمكن أن يقال إنهم يمنعونها لأن خاصة الرجال الفضلاء أن يقوا أنفسهم بأنفسهم من الخطايا وأن يعرفوا وقت الحاجة أن يوقفوا خطايا أصدقائهم . أما الأشرار فلاشيء عندهم من هذا الثبات ولأنهم لا يلبثون لحظة واحدة أشباها لأنفسهم لا يصيرون أصدقاء إلا لحظة ولا يرتاحون إلا الى دعارتهم المتبادلة . § ٧ \_ إن الأصدقاء الذين هم مرتبطون برابط المنفعة أو اللذة يمكثون أطول من ذلك بقليــل أعنى يمكنون ما أمكنهم أن يكسب أحدهم من الآخر لذة أو منفعة . إن الصداقة بالمنفعة يشبه أن نتولد على الخصوص من المفارقة مثلا بين

إن يكون الحب - دون أن يكون المحب محبو با .

وينتج – الفكرة صادقة ولكن يمكن أن يجد المر. أن النتيجة ليست ضرورية منطقيا

٩ - احترامهم المتبادل يصميرهم متساوين - فكرة دقيقة جدّا وحقة ولكن على شرط أن تكون المجبة حادة من كل من الطرفين ، و إلا سرعان ما ظهر عدم المساواة .

فكما أنهما كذلك بذا تهما - فى فضيلتهما و بفضيلتهما .

إلا حداً الذين هم مرتبطون – تكرير لما قيل آنفا عدة مرات .

نتولد على الحصوص من المفارقة – ملاحظة محكمة تؤكد الأمثلة التي يذكرها أرسطو.

الفقير والغنى، بين الجاهل والعالم كما لو نقص المرء شيء يرغب فيه فهو مستعد لتحصيله بأن يعطى شيئا آخر عوضا له ، ربما يمكن أيضا أن يساق في هذه الزمرة العاشق وموضوع العشق، والجيل والقبيح إذ يرتبطون بعضهم ببعض ، وهذا هو ما يجعل العشاق هكذا مسخرة باعتقادهم انهم يجب أن يُحبوا كما يحبون هم أنفسهم ، لاشك في أنهم إذا كانت لهم قابلية أن يحبوا على سواء فلهم الحق في تقاضي المقابل ولكن إذا لم يكن لديهم شيء يستأهل في الحقيقية أن يحب فان تقاضيهم المقابل لا يمكن أن يكون إلا سخرية ، ﴿ ٨ — ومع ذلك قد يجو زأن الضيد لا يرغب بالضبط في الضد بالذات وأنه لا يرغب فيه إلا بالواسطة ، وفي الواقع أن الرغبة تميل فقط للحد الأوسط أي للوسط ، لأن هذا هو في الحقيقة الخير، ومثلا في موضوع آخر اليابس لا يميل إلى أن يصير رطبا بل يميل إلى حالة متوسطة وكذلك بالنسبة للحار وبالنسبة للبقية ، ولكن لا نسترسل في هذا الموضوع الذي هو أبعد ما يكون عن الموضوع الذي هو أبعد ما يكون عن الموضوع الذي نريد معالحته هنا ،

العاشق وموضوع العشق – من الغريب أن يتكلم على هذه العلاقات الكريهة مع السهولة التي يتكلم
 بها على العلاقات المؤسسة على الفضيلة والجدارة .

٨ - هــذا الموضوع الذى هو أغرب ما يكون - الواقع أن هــذه المناقشة 'نتعلق بالأولى بعلم الطبيعة . فان نظرية الأضداد قد عالجها أرسطو فى المنطق وفى ما وراء الطبيعة . وأهميتها فى علم الأخلاق قليلة .

# الباب التاسع

روابط العدل بالصداقة فى كل صورها – القوانين العامة للجماعات أياكانت – كل المجتمعات الخاصة اليست الا أجزاء للجتمع الكبير السياسى – كل نرد فى المملكة يشاطر فى المنفعة العامة التى هى غرض المجتمع العام – الموامم – الموائد – منشأ الأعياد المقدسة .

§ ١ — يظهركما قيل فى البداية أن الصداقة والعدل يخصان الموضوعات الواحدة بعينها وينطبقات على الكائنات الواحدة بعينها ، ففي كل مجتمع كيفها كان يوجد العدل والصداقة معا على درجة ما ، وعلى هذا يعامل كأصدقاء أولئك الذين هم معك فى الملاحة وأولئك الذين يقاتملون بجانبك فى الحرب، وبالجملة كل أولئك الذينهم معك فى مجتمعات من أى نوع كان ، بقدر ما يمتد المجتمع يمتد أيضا مقدار الصداقة لأن هذه هى أيضا حدود العدل نفسه ، لقد صدق المثل "كل شيء مشاع بين الاصدقاء" ما دامت الصداقة تتحصر على الخصوص فى الاجتماع والعيشة المشتركة (الروكية) ما دامت الصداقة تتحصر على الخصوص فى الاجتماع والعيشة المشتركة (الروكية) كل شيء مشاع كذلك بين الاخوة بل بين الرفقاء ، فى العدلاقات الأخرى ملكية كل واحد هى منفصلة ومع ذلك فانها تضيق أكثر قليلا بالنسبة لمؤلاء وأقل فى حدتها .

<sup>-</sup> الباب الناسع – فى الأدب الكبيرك 1 ب ٣١ وك ٢ ب ١٣ وفى الأدب الى أويديم ك ٧ ب٩

إ - كما قبل في البداية - من هذا الكتاب . راجع ما مر ب ١ ف ٤
 فني كل مجتمع - يبدأ أرسطو سياسته بوضع هذا المبدأ : أن كل مملكة ليست إلا اجتماعاً .

<sup>–</sup> كِفَها كان ــ يذكر أرسطو عدة أمثلة قبل الكلام على المجتمع السياسي الذي هو أهم اجتماع وأوسعه .

كل شيء مشاع بين الأصدقاء – مثل ينسب ضربه الى الفيثاغورثيين •

٢ - تضيق أكثر - هذه ملاحظة فى وسع كل منا أن يجد مصداقها فى علاقاته الشخصية ٠

٣ – وإن روابط العدل والحقوق لا تختلف عن ذلك فى شيء فان هذه الروابط ليست هى نفسها بين الوالدين والأولاد وبين الاخوة بعضهم نحو بعض ولا بين الوفقاء ورفقائهم ولا بين الأهالى ومواطنيهم و يمكن أيضا تطبيق هذه التصورات على جميع أنواع الصداقات الأخرى . ﴿ عَلَى المظالم تختلف بالنسبة لكل واحد منهم وتكون أعظم أهمية كلما كانت موجهة الى أصدقاء أشد خلطة ، مثلا تجريد رفيق من ثروته أكثر خطورة من تجريد مواطن ، وترك أخ أشد خطورة من ترك مواطن ليس غير، وضرب المرء أباه أعظم إنما من ضرب أى شخص آخر، و إن واجب العدل يزداد طبعا مع الصداقة لأن كليهما ينطبقان على الاشخاص أعانهم و يميلان إلى أن يكونا متساويين .

§ ٥ — على أن جميع المجتمعات الحصوصية لا يظهر إلا أنها أجزاء للمجتمع السياسي و النائس يجتمعون دائم لتحصيل منفعة عامة وكل واحد ينتفع من المرافق بالنصيب النافع لوجوده الحاص . إن المجتمع السياسي ليس له بالبداهة غرض إلا المنفعة المشتركة سواء أكانت لمبدئه عند التكون أم لحفظه بعد ذلك . وهذا هو ما يبتغيه الشارعون ليس غير . والعادل في عرفهم هو ماكان مطابقا للنفعة العامة .

<sup>§</sup> ٤ – المظالم – ان الرابطة الدقيقة والحقة بين الددل وبين الصداقة هي أظهر من ذلك أيضا في الأضداد . فان المظالم التي ترتكب في حق من شأنهم أن يكونوا محبوبين هي ممقوتة بمقدار ما تكون الخدمات التي تؤدى البهم ممدوحة .

٥ - أجزاء للجتمع السياسي - هذا مبدأ يصلح لتحديد الجمعيات الجزئية وتنظيمها عندالحاجة فإنها
 لا ينبغي لها أن تشرع في شيء ضد المجتمع الكبير التي هي أجزاؤه .

المنفعة المشتركة – هاك الآن قاعدة الاجتماع العام فانه لا يجوزان يدور إلا على منفعة الأفراد
 جيمهم لا على منفعة بعض الأفراد ، على أن هذه مبادئ قد فصلها أرسطو فى السياسة تفصيلا ، بل هي أبياس السياسة المتين ، و يمكن أن تصادف أيضا فى أفلاطون ،

 ٩ - والمجتمعات الأخرى لا ترمى إلا الى تحقيق أجزاء من هذه المنفعة الكلية . وعلى هذا فالملاحون يخدمونها فيما يتعلق بالملاحة سواء أكانت لتحصيل الثروات أم لأى غرض آخر . والجند يخدمونها فها يتعلق بالحرب مدفوعين إما بالرغبة في المـال وإما بالرغبة في الظفر وإما بإخلاصهم للملكة . يمكن أن يقال هذا القول عن الناس الذين هم مجتمعون في قبيلة واحدة أو في ولاية واحدة . ﴿ ٧ – إن بعض هذه المجتمعات يظهر أن لا غرض لها إلا اللذة، مثال ذلك مجتمعات الموائد الحافلة ومجتمعات المآدب التي يقوم فيها كل واحد بنصيبه . إنها نتألف لتقريب قربان بالاشتراك أو للذة الوجود بعضهم مع بعض . ولكن كل هــذه المجتمعات هي مندرجة على ما يظهر تحت المجتمع السياسي مادام أن هذا المجتمع الأخير لا يسعى فقط الى المنفعة الحالية بل إلى منفعة حياة الأهالى بأسرها . إنهم بتقريبهم القرابين يؤدون تعظما للآلهة في هذه الحفلات الحافلة وفي الوقت عينه يؤتون أنفسهم راحة يتذوقونهــا بلذة . في الأزمان القــديمة كانت تضحى الضحايا وتقام الاحتفالات المقدسة بعد جني الأثمار فكانت كباكورات يقدمونها للسماء لأنهاكانت في فصول السنة التي فيها يكونون أكثر بطالة . ﴿ ٨ – على هذا إذن أكرر أن جميع المجتمعات الخاصة لايظهر إلاأنها أجزاء للجتمع السياسي وبالتبع تكون جميع الروابط والصداقات كاسمة ممنز هذه المحتمعات المختلفة .

إلا إلى تحقيق أجزا. من هـــذه المنفعة الكلية – من المحــال ايضاح العناصر المختلفة للجمعية بأجل من هذا .

بالرغبة فى المال – فقد كان استنجار العسكر معروفا من قبل أرسطو بزمان طويل · غير أنه ربماً
 يريد أن يتكلم فقط على حرص العسكرى على السلّب ·

٧ - يظهر أن لاغرض لها - والواقع أن لها أغراضا أرفع من اللذة . فانها تنفع فى حفظ الاحساسات السياسية والدينية فى نفوس أهل المدينة و إيقاظ نفوسهم بتبادل الأفكار المؤدية الى الاتحاد والوثام .

<sup>-</sup> تحت المجتمع السياسي – الذي بدونه لا يكيون لها محل من الوجود ·

#### الباب العاشر

اعتبارات عامة على الأشكال المختلفة للحكومات : الملكية ، الارسطقراطية ، التيمقراطية أوالجمهورية – فساد هـــذه الاشكال الثلاثة : حكومة الطاغية ، الاليغارشية والديماغوچية – تعاقب الأشكال السياسية المختلفة – مقارنة الحكومات المختلفة بالمجتمعات المختلفة التي تقدّمها العائلة – علاقات الوالد بأولاده – السلطة الأبوية عند الفرس – علاقات الزوج بزوجه ، علاقات الاخوة بعضهم ببعض ،

§ 1 — توجد ثلاثة أنواع من الدساتير ومن أنواع الزيغ بعددها أشبه بفساد لكل منها . الأولان هما الملكية والارسطقراطية والشالث هو الدستور الذي لا بتنائه على نصاب مالى قليل أوكثير يمكن بسبب هذا الظرف نفسه أن يسمى تيمقراطية وهو ما يسمى في العادة الجمهورية . § ٢ — إن خير هذه الحكومات هي الملكية وشرها التيمقراطية ، زيغ الملكية هو حكومة الطاغية فان كلتا الاثنتين حكومة فرد ولكنهما مع ذلك مختلفتان جد الاختلاف ، فالطاغية لا يرمى إلا الى منفعته الشخصية وأما الملك فلا يفكر الا في منفعة رعاياه ، فان الملك لا يكون ملكا في الحق اذا لم يكن البتة مستقلا استقلالا كاملا وأرقى من سائر الأهالى في كل نوع من الخيرات والمزايا ، وان رجلا وضع في هذا المركز السامى لا حاجة به إلى شيء

ــ الباب العاشر ــ فى الأدب الكبير ك ١ ب ٣١ وفى الأدب إلى أويديم ك ٧ ب ٩ و ١٠

إ ١ – توجد ثلاثة أنواع من الدساتير – توجد هذه المبادئ في السياسة ك ٣ ب ٤ و ٥ ص ١٤١
 وما بعدها من ترجمتي الطبعة الثانية .

٢ - وشرها - بعد ذلك بقليل سيضع أرسطو حكومة الطانمية تحت التيمقراطية .

نالطاغیة لایری – راجع وصف الطاغیة والنسب التی بینه و بین الملك ، السیاسة ك ۸ ب ۹ ص ۶ ۹ ۶
 من ترجمتی الطبعة الثانیة .

أياكان، فلا يمكن حينئذ أن يفكر في منفعته الخاصة بل لا يفكر الا في منفعة الرعايا الذين يحكمهم . وان ملكا ليس له هــذه الفضيلة لا يكون الا ملك ضرورة التخبه الأهالي . وان حكومة الطاغية هي على الخصوص ضد هذه الملكية الحقة . فالطاغية لايسمى الا الى مصلحته الشخصية، وما هذا كاف ليوضح خير توضيح ممكن أن هذه الحكومة هي أقبح جميع الحكومات ذلك بأن مقابل الأحسن في كل جنس هو الأقبح. § ٣ - الملكية متى فسدت تنقلب الى حكومة الطاغية لأن حكومة الطاغية ليست الا فساد الملكية والملك الخبيث يصير طاغيــة . ويغلب أيضا أن تنقلب الحكومة من الأرسطقراطية الى الأوليغارشية بفساد الرؤساء الذين يقتسمون بينهم الثروة العامة ضدكل عدل ويخصون أنفسهم أما بجيع أموال الأمة العمومية وأما على الأقل بالجزء الأعظم منها ويبقون السلطان دائما في أيدى من هو في أيديهم باعيانهم ويضعون الثروة فوق كل ماعداها . وعوضا عنأن يكون الحاكمون منأكفأ الأهالى وأشرفهم يتولى الحكم أناس قليلو العدد كثيرو الشرور . وآحرا يزيغ نظام التيمقراطية إلى الدمقراطية وهما شكلان سياسيان متماسان ومتجاوران . فان التيمقراطية مقبولة عند الجمهور وجميع الذين يشملهم النصاب المعين يصيرون بذلك وحده سواسية . على أن الدمقراطية هي مع ذلك أقل هذه الزيوغ الدستورية قبحا لأنها لا تبعد عن شكل الجمهورية الاقليلا .

<sup>-</sup> الخنبه الأهالى – الذمن لا يعرفون أن يميزوا الأهلية الحقة ولا منفعتهم الحقة ·

٣٤ - المكية متى فسدت - يمكن أن يرى أن أرسطو يطيل فى هده التفاصيل التى لا علاقة لها بالمسئلة التى يناقشها الآن . إذ الأمر هنا بصدد الصور المختلفة التى نشكل بها الصداقة تحت أنواع الحكم المختلفة .

تلك هى قوانين التغيير الذى يلحق الممالك غالبا . و إنها بما تعانى من التعديلات المتتابعة يقل زيغها بقدر الممكن عن مبدئها .

§ ٤ — ربما يوجد في العائلة نفسها مشابهات لهذه الحكومات المختلفة وضروب من نماذجها ، فان اجتماع الأب وأولاده فيه شكل الملكية لأن الأب يعني بأولاده ومن أجل ذلك أمكن هوميروس أن يسمى المشترى "أبا الناس والآلهة " ، حينئذ فالملكية ترمى إلى أن تكون سلطة أبوية ، الأمر على ضد ذلك عند الفرس فان سلطة الأب على عائلته هي سلطة طغيان ، فعندهم أن أولادهم عبيد وسلطة السيد على عبيده سلطة طغيان حتما ، وفي هذه الجمعية منفعة السيد وحدها هي المطلوبة ، على أن هذه السلطة يظهر لى أنها شرعية وصالحة ولكن السلطة الأبوية كا يطبقها الفرس فاسدة تماما لأن السلطة يجب أن تختلف باختلاف الأشخاص كما يطبقها الفرس فاسدة تماما لأن السلطة يجب أن تختلف باختلاف الأشخاص كما يطبقها الزوج وزوجه تؤدى صورة حكومة أرسطقراطية ، فان الرجل فيها له

<sup>-</sup> تلك هي قوانين النغيير - يلزم أن يراجع كل هــذا بالتفصيل في نظرية الثورات في الكتاب النامن والأخير من السياسة .

إ ع ف العائلة نفسها – هــذا الممنى هو من عند أرسطو • فان أفلاطون على ضد ذلك يجد نماذج
 الأشكال المختلفة للحكومة فى الأخلاق المختلفة للافراد •

هوميروس – هــذا اللقب يلقب به غالبا المشترى في الالياذة وفي الأوديسية . وأن أرسطو لينبه
 هذا التنبيه ويستشهد كذلك بهوميروس في السياسة ك ١ ب ٥ ف ٢ ص ٤٣ من ترجمتي الطبعة الثانية .

وسلطة السيد على عبيده - راجع السياسة ك ١ ب ٢ ف ٢٦ ص ٢٢ من ترجمتي الطبعة الثانية .
 ٥ - جماعة الزوج والزوجة - راجع السياسة ك ١ ب ٥

صورة حكومة أرسطةراطية – يلحق أرسطو فى السياسة جماعة الزوجية بالحكومة الجمهورية .

القوامة طبقا لحقه وفى الأشياء التى يلزم أن يكون الأمر فيها للرجل فقط، وهو يترك للرأة كل ما لا يلائم إلا جنسها ، لكن متى ادعى الرجل أن له الكلمة العليا فى كل شيء بلا استثناء فانها تنقلب إلى الأوليغرشية ، و إذن يكون عمله مضادا للحق ، إنه بذلك ينكر مركزه ولا تكون له القوامة بعد باسم تفوقه الطبيعى ، أحيانا يقع أن النساء هن اللواتى يكن صواحب الأمر متى جئن بميراث عظيم ، ولكن هذا التسلط الغريب لا يحىء من الأهلية بل هو ليس إلا نتيجة الثروة والقوة التي تؤتيها كها يقع فى الأوليغرشية ، ﴿ ٦ - إن جماعة الاخوة تمشل الحكومة التيمقراطية لأنهم متساوون إلا إذا كان هناك مع ذلك فرق عظيم فى السن لا يسمح بأن توجد بينهم صداقة أخوية حقيقية ، أما الدمقراطية فانها توجد على الخصوص فى العائلات صداقة أخوية حقيقية ، أما الدمقراطية عنها توجد على الخصوص فى العائلات والبيوت التى ليست محكومة بسيد لأن الجميع حينئذ يكونون متساوين ، وأيضا فى العائلات التى فيها الرئيس شديد الضعف بحيث يترك لكل واحد القدرة على أن يفعل كل ما مرمد .

<sup>-</sup> وفى الأشياء - لا يمكن أن يفهم الانسان جماعة الزوجية بأحسن من هذا النهم • فان كلا الزوجين له حدوده ، ولا يكون جور أحدهما على الآخر إلا مضرا بالحياة الزوجية .

يتكر مركزه - انتقاد محكم عميق . فتى كان الزوجان كلاهما مستقيمي الدقل فانهما يطبقان من تلقاء نفسيما القواعد التي ترسمها لهما الفلسفة هنا والتي تنتج من طبائع الأشياء ذاتها ، وإنى أوصى بهذه الأسطر الجميلة إلى تفكر العقول الناضجة .

٦ = التيموقراطية – التي خلطها أرسطو آنفا بحكومة الجمهورية ٠

أما الدمقراطية - ربما كان أحسن من ذلك أن يقال : " الديماغوجية " • راجع تعليقاتى
 على ترجمي للسياسة في الصحيفة ١٤٨ من الطبعة الثانية ك ٣ ب ٥ ف ٤

<sup>-</sup> القدرة على أن يفعل كل ما يريد - هــذا ضرب من الأباحية الديماغوجية . و إن أرسطو سيعود الى هذه المعانى في الباب الآتي .

### الباب الحادي عشر

تحت الحكومات المختلفة الأشكال إحساسات الصداقة والعدل هى دائما متناسبة بعضها مع بعض – الملوك رعاة الأم ، نِمَ الاجتماع الأبوى – محبة الزوج زوجه هى ارسطفراطية – محبة الإخوة بعضهم بعضا هى تيمقراطية – حكومة الطاغية هو الشكل السياسي الذي فيه المحبة والعدل أقل ما يكون – الدمقراطية هي الشكل الذي فيه هذه الاحساسات أكثر ما يكون .

§ 1 — الصداقة في كل شكل من أشكال هذه المالك أو الحكومات تتسلط بقدار ما يتسلط العدل . فإن الملك يحب رعاياه بسبب علوه الذي يسمح له بأن يتفضل عليهم لأنه يسعد الناس الذين يحكمهم ما دام أنه بماله من الفضائل المتاز بها يعنى بتصييرهم سعداء عناية الراعى بقطيعه . وعلى هذا المعنى يسمى وهوميروس" وأغا ممنون " وراعى الأم " . § 7 — تلك هي أيضا السلطة الأبوية ، والفرق الوحيد هو أن نعم الأب هي على ذلك أعظم قدرا . إنما الوالد هو واهب الحياة أنه واهب ما هو معتبر أكبر النعم ، إنما الوالد هو الذي يعطى أولاده الغذاء والتربية . عناية يمكن أن تستند أيضا الى أصول أسن من الوالد لأن الطبع يريد أن يحكم الأب أبناءه والأصول الفروع والملك رعاياه ، إن إحساسات المحبة والصداقة هذه تنتج من تفرق أحد الطرفين وهذا هو الذي يحلنا على تعظيم والدينا ،

ـــالباب الحادى عشرـــ فى الادب الكبيرك ا ب ٣١ وفىالادب الى أويديم ك ٧ ب ٩ و ١٠٠

إ - الصداقة في كل شكل من أشكال هذه الهالك - هذا هو ما يفسر الاستطراد العلو يل الذي
 سبق و يعر ره بالجزء .

يسمى هوميروس أغا ممنون ٠ هذا لقب طالما لقب به ملوك آخرون غير أغا ممنون ٠

٢ ﴿ عَلَى اللَّهِ عَلَى ذَاكُ أَعْظَمُ قَدْرًا ﴿ عَذَا مَدْحَ جَمِيلُ لَلاَّ بُوةً ﴿

وهذا هُو الذي يحملنا على تعظيم وألدينا - إن التعظيم الذي يسدى الى الوالدين يمكن أن يكون مستقلا عن المحية التي يُشمر بها لها • بل هو متعلق > للسبب الذي يبينه هنا أرسطو > بعلق مكانتهما الحاضر أرالماضي

إن العدل كالمحبة ليس متساويا في جميع هذه الروابط . ولكنه يتناسب مع استحقاق كل واحدكما هو الحال على الاطلاق في أمر المحبة . ﴿ ٣ ﴿ لِهِ الزوج زوجه هو إحساس مشابه تماما للاحساس الذي بتسلط في الارسطقراطية . فإن الميزات الأصلية في هذه الجمعية تسند الى الاستحقاق وتكون للأكثر استحقاقا وكل امرئ فها يحصل على ما يلائمه . كذلك تكون اقامة العدل على هذه النسب . ﴿ ٤ ع صداقة الاخوة تشبه صــداقة الرفقاء ، فانهم متساوون ومن سنّ واحدة تقريباً . ومن ثُمُّ فانهم عادة على تربية واحدة وأخلاق واحدة . في الحكومة التيمقراطية محبة الأهالى بينهم قد تشبه المحبة التي توجد بين الاخوة . فان الأهالى فيها يميلون الى أن يكونوا جميعًا سواسية أخيارًا . والحكم فيها بالتبادل وبالتساوى التام، وكذلك محبة الأهالى بعضهم لبعض . ﴿ و ـ ولكن في الاشكال الفاسدة لهذه الحكومات كما أن العدل يتضاءل تدريجا نتضاءل المحبة والصداقة أيضا، وحيث يوجد منها القدر الأقل فذلك في أقبح هذه الاشكال السياسية . على ذلك ففي حكومة الطاغية لايوجد من الصداقة بعدُ أو يوجد منها شيء قليل لأنه حيث لا يكون من قدر مشترك بين الرئيس والمرءوسـين فلا محبة ممكنة ولا عدل . انه لم يبق بينهم إلا رابطة الصـانع بالآلة

 <sup>§</sup> ٤ – صداقة الاخوة – كالتعليق على الفقرة السابقة •

بالنبادل و بالتساوى النام - هــذا هو ما يجعله أرسطو دائمًا الوصف الميز لحكومة الجمهورية الى
 بسبها هنا التيمقراطية •

إن العدل يتضاءل تدريجا - يقع ما صدق هذه الفكرة العميقة خصوصا على حكومات أيامنا هذه
 كا وقع ما صدقها على الحكومات الاغريقية •

رابطة الروح بالبدن، رابطة السيد بالعبد ، ان كل هذه الأشياء نافعة من غيرشك لمن يستخدمها ولكنه ليس البتة صداقة ممكنة نحو الأشياء غير الحية كما أنه لا يوجد بينها عدل كما لا يوجد بين الرجل والحصان أو النور بل بين السيد والعبد من جهة كونه عبدا ، ذلك لأنه ليس بين هذه الكائنات قدر مشترك ، فالعبد ليس الا آلة حية كما أن الآلة هي عبد غير حي ، ١٩ ح فن جهة كونه عبدا لا يمكن أن يوجد شيء من الصداقة نحوه ، انه لا يوجد منها الا من جهة أنه انسان ، ذلك في الواقع بأن روابط العدل تترتب من جانب كل رجل الى ذلك الذي يمكن أن يشاطره في قانون وفي اتفاق مشتركين ، ولكن روابط الصداقة لا تترتب الا من جهة أنه انسان ، ١٩ س انما تكون احساسات الصداقة والعدل في حكومات الطاغية أقل ما يكون انتشارا ، والأمر على ضد ذلك في الدمقراطية فانها أكثر ما يكون انتشارا لأن فيها كثيرا من الأشياء شائع بين أهال مدنيين ،

رابطة السيد بالعبــد - يسمى أرسطو العبــد آلة حية فى السياسة ك ١ ب ٢ ف ٥ ص ١٣ من
 ترجمتى الطبعة النانية ٠ وكذلك يسميه أرسطو فها يلى ملكا حيا ٠

من جهة كونه عبدا – يظهر على أرسطو أنه يريد أن يضع قيدا وتحفظا ويرى أن الصداقة ممكنة بين السميد و بين العبد من جهة كونه إنسانا كما سيقوله فيا بعمد • وإذا حكمنا وصية أرسطو التي نقلها الينا ديوجين لايرث لوجدناه قد كان في غاية الكرم والرفق بعبيده •

<sup>-</sup> الدمقراطية – راجع ما سبق ف ه

## الباب الشاني عشر

فى المحبة العائلية – فى حنان الوالدين على أولادهم وحنان الأولاد على والديهم – الأوّل هو على العموم أشدٌ من الآخر – محبة الاخوة بعضهم لبعض والأسباب التى عليها تبنى – المحبة الزوجية – الاولاد رباط آخر بين الزوجين – الروابط العامة للعدل بين الناس .

§ 1 — كل محبة ترتكز اذن على اجتماع كما قلت فيما سبق ولكن ربما يمكن أن يميز عن جميع أنواع المحبة الأخرى المحبة التي نتولد من القرابة والمحبة التي تأتى من اقتراب اختيارى بين الرفقاء. أما الرابطة التي تجع بين الأهالى أو التي تنشأ بين أعضاء قبيلة واحدة أو بين المسافرين في سياحة بحرية أو جميع الروابط المشابهة ، فتلك روابط اجتماع مجرد أكثر من أن تكون شيئا آخر ، إنها لا تشبه إلا أن تكون أثر عقد ما . ويمكن أيضا أن يلحق بهذا الصنف العلاقات التي تنتج من الضيافة .

§ 7 — الصدافة أو المحبة التى نتولد من القرابة يظهر كذلك أنها متعددة الأنواع . ولكن كل المحبات التى من هذا القبيل يظهر أنها مشتقة من المحبة الأبوية . فالوالدان يحبان أولادهما باعتبار أنهم جزء منهما ، والأولاد يحبون والديهم باعتبار أنهم أخذوا عنهم كل ما هم ،غير أن الوالدين يعلمان أن الأولاد قد جاءوا منهم علما آكد من علم الأولاد بأنهم جاءوا من والديهم . ان الكائن الذى منه جاءت

ــ الباب الناني عشر ــ في الأدب إلى أويديم ك ٧ ب ٧ و ٩ و ١٠

إنه قد أشار إلى ذلك مجرّد إشارة ولم يقله قولًا صريحًا .

ــ أثر عقد ما ـــ ربمــاكانت هذه هي المرة الأولى للقول بأن هناك عقدا لايضاح شكل الجمعيات •

٢ ٥ - متعددة الأنواع – لقد ذكر ذلك في الباب السابق ٠

مشتقة من المحبة الابوية - بمعنى أن الاب هو رب العائلة .

فالوالدان يحبان أولادهما - لا أعرف أن المحبة العائلية قد أوضحت بأحسن من هذا الايضاح.

الحياة هو أشد ارتباطا بمن قد ولده من ارتباط ذلك الذي تلق الحياة بمن آتاه اياها، ان الكائن المتولد من كائر. آخر يتعلق بالذي قد وُلد منه كما يتعلق بنا جوء من جسمنا سنّ أو شعرة وبصفة عامة كشيء كيفا اتفق يتعلق بمن يملكه . لكن الكائن الذي أعطى الوجود لا يتعلق أبدا أي كان من الكائنات التي تأتى منه أو بالأولى يتعلق بهم على صورة أقل التصاقا . ومع ذلك فليس إلا بعد زمان طويل أنه يمكن أن يتعلق بهم . هيهات فان الوالدين يحبون على الفور أولادهم ومن أول لحظة من ولادتهم ، في حين أن الأولاد لا يحبون والديهم إلا بعد كثير من النمق ومن الزمن وحينا يحصلون زكاء وحساسية ، وهذا يفسر لماذا تحب الأمهات بحنان أشد . وحينا يحصلون زكاء وحساسية ، وهذا يفسر لماذا تحب الأمهات بحنان أشد . همهم هم بنوع ما أنفس ثانية لهم وجودها منفصل عن وجودهم ، ولكن الأولاد لا يحبون والديهم إلا باعتبار أنهم جاءوا منهم ،

الاخوة يحب بعضهم بعضا لأن الطبع قد جعلهم يولدون من أبوين بعينهما . وإن مشاكلتهم بالنسبة للوالدين اللذين منهما تلقوا الحياة هي علة مشاكلة المحبة التي تظهر بينهم ، لذلك يقال انهم دم واحد وأرومة واحدة وما شاكل ذلك، والواقع أنهم بنوع ما جوهر واحد بعينه ولو في كائنات منفصلة ، § ٤ – على أن

٣ – ولكن الأولاد لا يحبون والديهم – قد قبل ألف مرة وبحق ان المحبة تنزل أكثر من أن
 تصعد ٠ هذه سنة الطبيعة أو بالأولى سنة العناية الآلهية ٠

مشاكلة المحبة - نص المتن أقل من ذلك ضبطا .

جوهر واحد بعينه - من السهل جعل هـذه المعانى تنقل من العـائلة لتنسحب على الانسانية .
 وكان حقيقا بأرسطو أن يقرر هـذا المبدأ العظيم : أن كل الناس هم " جوهر واحد بعينه" وانهم جميعاً اخوة . ان هذا الاعتقاد الجميل كان خاصا بالرواقية و بدين المسيح .

الاشتراك في التربية والتكافؤ في السن يساعدار كثيرا على تنمية الصداقة التي تؤلف بينهم .

الوفاق بين الناس هين ان كانوا من سن واحدة . ومتى اتحدوا فى الميول فلا مشقة فى أن يصيروا رفقاء ، من أجل هذا تشبه الصداقة الأخوية كثيرا الصداقة التي يعقدها الرفقاء بعضهم مع بعض . أبناء العمومة والاقارب الى درجات أخرى ليس بينهم من الروابط المتبادلة الا بفضل تلك الأرومة المشتركة التي يخرجون منها أعنى التي تدلى بهم الى الاصل المشترك . ويصير بعضهم لبعض قرباء أشد رابطة أو غرباء تبعا لكون رئيس العائلة هو أقرب أو أبعد لكل منهم .

§ ٥ – إن حب الأبناء لآبائهم والناس للآلهة يشبه أن يكون قياما بواجب نحو موجود منعم و رفيع ، ان الوالدين والآلهة قد أعطونا أكبر جميع النعم فهم مصادر وجودنا وهم ينشئوننا ومنذ الولادة يكفلون لنا التربية ، ﴿ ٦ مع ذلك اذا كانت هذه الحبة بين أعضاء العائلة تسبب لهم على العموم من السرور والنفع أكثر من الحبات الأجنبية فذلك بأن العيشة بينهم أكثر روكية ، فان الانسان يجد في الحبة الاخوية كل ما يمكن أن يوجد في الحبة التي تربط الرفقاء، وأزيد على ذلك أنها شديدة بنسبة

إلى الشتراك في التربية - هذه الرابطة هي أقوى كثيرا من رابطة الدم على المعنى الخاص .

<sup>-</sup> الوفاق بين الناس هين - راجع الحكم نفسه بألفاظه تقريبا فى الادب الى أويديم ك ٧ ب ٢ ف٥٥ . 

§ ٥ - والناس للآلهة - قد يجد المره ان هــذا المعنى اللاهوتى الذى يقرب كشــيرا من اللاهوت الأفلاطونى هو أرفع من نظريات الكتاب النانى عشر من الميتا فيزيقا • ومن الصعب أن يتكلم على رحمة الله بأجل من هذه العبارة التى يعبر بها أرسطوهنا • راجع أيضا ما يلى ب ١٤ وهــذه المعانى الجميلة محصــلة فى الأدب الى أويديم •

<sup>§</sup> ٦ – هذه المحبة بين أعضاء العائلة – لا يمكن إيضاح احساس العائلة بألطف ولا أمتن من هذا .

ما تكون القـــلوب طاهرة وعلى العموم أكثر تشابها . ويزيد حبهم بعضهم لبعض أنهم قد اعتادوا الخلطة التـامة في العيشـة منذ نعومة الطفولة ، وأنهــم متحدون في الشائل لأنهم ولدوا من أبوين بعينهما، وأنهم اغتــذوا وتعلموا بطريقة واحدة، وأن خبرة كل منهم بالآخر جاءت تصمير الروابط بينهم عديدة بقدر ما هي متينة . ٧ – ان احساسات المحبـة هي متناسبة في الدرجات الأخرى للقرابة . المحبـة بين الزوج وزوجه هي بالبديهيــة نتيجة الطبع مباشرة . فان الانسان هو بطبعه أميل إلى الاجتماع مثني مثني منه الى الاجتماع بأمثاله بواسطة الاجتماع السياسي . عمــل أعم من الاجتماع . في جميع الحيوانات الأخرى الاقتراب الجنسي ليس له إلا هذا الغرض وهذا الامتداد . على ضدّ ذلك النوع الانسانى يعاشر لا لإيلاد الأولاد فقط ولكن ليرعى أيضا جميع الروابط الأخرى للحياة . وسرعان ما نتقسم الوظائف فوظيفتا الرجل والمرأة مختلفتان جدّ الاختــلاف . غيرأن الزوجين يتكاملان على التناوب بأن يضعا ملكاتهما الحـاصة شائعة بينهما . وهــذا هو على التحقيق السبب في أن الانسان يجد في هذه المحبة الملائم والنافع معا . بل هذه الصداقة يمكن أيضا أن تكون صداقة الفضيلة اذاكان الزوجان كلاهما صالح لأن كليهما له

إ ٧ - وهي أيضا أشد لزوما منها - مبادئ عجيبة أنكرها أفلاطون أحيانا وما زالت في أيامنا هـذه
 تعتريها الظلمة أو الانكار بجرأة عظيمة •

<sup>-</sup> الاجتماع – يجب أن يذكر أن طبيعيا كبيرا هو الذي يتكلم •

<sup>-</sup> جميع الروابط الأخرى للحياة – يظهر على أرسطو أنه يحسن فهم علاقات الرجل بالمرأة أكثر مما يفهم الناس عادة حتى في أيامنا هذه وسط المدنية المسيحية ·

<sup>-</sup> يِمَن أيضا أن تكون صداقة الفضيلة – هذا هو المثل الأعلى للزواج •

فضيلته الخاصة وبهذا يمكن أن يتبادلا المودة والرحمة . ثم يصير الأولاد على العموم رابطة أخرى بين الزوجين وهذا يفسر السبب في سهولة الانفصال عند عدم الأولاد لأن الأولاد خير رابطة مشتركة بين الزوجين . وكل ما هو مشترك يكورب رهنا للاجتاع .

§ ۸ — غير أن البحث في كيف ينبغي أن يعيش الزوج مع زوجه وعلى العموم الصديق مع صديقه إنما هو أشبه ما يكون بالبحث عن كيف ترعى بينهم حدود العدل . ومع ذلك فبالبديهية ليست قواعد السلوك الواجب رعايتها واحدة بالنسبة للصديق أو بالنسبة للرجنبي أو بالنسبة لرفيق أو مجرد صاحب قربته منك المصادفة لوقت ما .

 <sup>﴿</sup> ٨ - ترعى بينهم حدود العدل - كلمة عميقة تنظم على حسب العقل القيم جميع الروابط بين الزوجين ٠
 ولم يقل شى٠ خير منها فى هذا الموضوع العظيم ٠

## الباب الشالث عشر

الشكاوى والدعاوى لا نتوقع فى صداقات الفضيلة ، وانها لكثيرة فى الصداقات باللذة وهى تحصل على الخصوص فى العسلاقات بالمنفعة – هناك نوعان من علاقات المنفعة : أحدهما أخلاق محض والآخر قانونى – فى القواعد التى نتبع فى الاعتراف بالجميل وفى أداء الديون أوالا لتزامات التى عقدها الانسان – هل يجب أن يقاس مقدار المعروف بالمنفعة التى حصلها المستفيد منه أم هل يقاس بكرم الذى أداه – الاحساسات المتخالفة للدين ولفاعل الخير – تفوق الصداقات بالفضيلة .

- § ١ الصداقات هي حينئذ على ثلاثة أنواع كما قلنا في البداية ، وفي كل واحدة منها يمكن أن يكون الأصدقاء في حال مساواة تامة أو في حال علومن أحدهما على الآخر ، وحينئذ فالمتساوون في الطيبة يمكن أن يكونوا أصدقاء ، ولكن الأطيب يمكن أن يصير صديقا لرجل أقل طيبة منه ، والأمر كذلك أيضا بالنسبة لأولئك الذين يرتبطون بالمنفعة والذين معروفهم يمكن أن يكون متساويا أو مختلفا في الاهمية ، فتي كان الصديقان متساويين لزم بمقتضي يكون متساويا أو مختلفا في الاهمية ، فتي كان الصديقان متساويين لزم بمقتضي هذه المساواة نفسها أن يكونا متساويين في المحبة التي يحملانها وفي سائر الباقي ، ولكن متي كانا غير متساويين فلا يبقيان صديقين الا بمحبة يجب أن تكون متناسبة مع تفوق أحد الاثنين .
- الشكاوى والمعاتبات لا تحصل إلا فى الصداقة بالمنفعة وحدها أو بعبارة أخرى إنما تحصل أكثر ما يكون فى هذه الصداقة . وهذا مفهوم بلا مشقة فان

<sup>-</sup> الباب ١٣ - في الأدب الكبرك ٢ ب ١٩ وفي الأدب الى أو يديم ك ٧ ب ٣

١ = كما قلنا فى البداية ٠ راجع ما سبق ب ٢ ف ١

فتى كان الصديقان متساويين - هذه هى حالة الصداقة الحقة التي هي وحدها الباقية .

٢ - الشكاوى والمعاتبات - موضوع جديد لم تسبقه أية مناسبة اتصال ولا يتصل اتصالا تاما
 يما سبق ولو أنه مع ذلك جزء مهم من نظرية الصداقة .

أولئك الذين هم أصدقاء بالفضيلة لا يطلبون إلا أن يتبادلوا فعل الخير لأن هذا هو خاصة الفضيلة وخاصة الصداقة ، فاذا لم يشاطر كلا الصديقين الآخر إلا هذا الجهاد الشريف فلا شكاوى ولا مراغمة بينهم ، فانه لا أحد يغضب من أن يُحب ومن أن يُعفل به الخير ، وإن كان عنده شيء من حسن الذوق دافع عن نفسه باداء صنوف المعروف التي قبلها ، حتى هذا الذي له التفوق فانه بحصوله في الحقيقة على ما يرغب لا يمكن أن يوجه اللوم إلى صديقه ما دام كلاهما لا يرغب إلا في الخير ، والسواء إذا لم يريدا إلا لذة العيشة معا ، ومن السخرية كل السخرية أن يلوم أحدهما صديقه على كونه لا يلذ بهذه العشرة لأنه يمكن بغاية السهولة أن ينقطع عن العيشة معه ،

§ ع – غير أن الصداقة بالمنفعة أكرر أنها معرضة جدّ التعرّض الى الشكاوى والملامات ، فانه نظرا الى أنهما كليهما لا يرتبطان إلا نظرا لمنفعة فانه بكليهما دائما حاجة الى أكثر مما له و يتصوّر أنه يأخذ أقل مما ينبغى ، فيشتكى حينئذ من أنه لم يحد البتة كل ما يرغب وكل ماكان يظن أنه يستحقه حقا وعدلا ، في حين أن أولئك الذين من جهتهم يعطون هم عاجزون أبدا عن أن يسو وا عطاياهم بالحاجات غير المحدودة الأولئك الذين يقبلونها ، § ه — اذا أمكن أن يميز في العادل

٣ – ومن السخرية – لاشك فى ذلك ، لكن قبل أن يعزم المر. على الانفصال عن صديقه يمكن أن يشكو بحق من بروده .

إ اكرر أنها – زدت هذه الكلمات حتى يكون النكرار أكثر قبولا .

 <sup>§</sup> ه – إذا أمكن أن يميز فى العادل – راجع ما سبق ك ه ب ٧ ف ١

وصف مزدوج: العادل الذي ليس مكتو با والعادل القانوني، أمكن كذلك أن يميز في الصداقة أو العلاقة بالمنفعة الرابطة الأخلاقية المحضة والرابطة القانونية . فالمعاتبات والملامات تقع على الحصوص متى عقدت العلاقة وقطعت تحت تأثير صداقة لم يكن ليفهمها الطرفان بطريقة واحدة . \$ 7 — الرابطة القانونية أى التي تبنى على اشتراطات صريحة هي تارة تجارية بحتة وكما يقال صفقة تمت يدا بيد. وتارة هي أكثر تسامحا وتكون الى وقت ، ولكن هناك دائما من قبل الطرفين اتفاقا على أن يعطى كلاهما الآخر فيا بعد شيئا بعينه عوضا عن شيء آخر بعينه ، فالدين في هذه المالة واضح تماما ولا يمكن أن يكون محلا لأقل نزاع ، غير أن الأجل الذي يعطى يظهر المحبة والثقة التي لأحدهما نحو الذي يتعاقد معه ، من أجل ذلك لا يوجد عند بعض الشعوب دعوى قضائية بسبب هذه الأنواع من المعاملات مادام أنه يفرض دائما أن الذين يتعاقدون هكذا بالأمانة يجب أن يكون بينهم محبة متبادلة .

أو العلاقة بالمنفعة – التفاصيل الآتية تثبت أن المراد هنا هو الصداقة لا مجرّد المعاملات .

٦ - الرابطة القانونية - في هذه الرابطة لا صداقة البتة . وليس فيها الا قواعد عامة للعدل خالية من كل محبة .

إ ٧ - أما الرابطة الأخلاقية في هذا الصنف - عبارة المتن أقل ضبطا من هذا . فان هذه الرابطة الأخلاقية ليست شيئا آخر إلا معروفا أسدى من طرف وقبل من طرف آخر بحسن نية ورعاية .

§ ٨ - فينما لا ينحل الاتفاق على نفس الصورة التي ظن بادئ الأمر عقده عليها رفعت الشكاوى، وإذا كانت الدعاوى هي كذلك كثيرة في الحياة فذلك يجيء من أن الناس في العادة أو على الأقل أكثرهم عندهم نية فعل الشيء الجميل ولكن في العمل يختارون الشيء النافع . وإذن إذا كان جميلا أن يفعل الخير من غير فكرة في أخذ المقابل فان من النافع أن يتقبل معروف عوضا عن المقابل .

§ ٩ – متى استطاع المرء لزمه دائما أن يؤدى على حسب الأحوال كل ما قد قبل ويلزم أداؤه بالمعروف، إنه لا ينبغى أن يتخذ المرء صديقا رغم أنفه فاذا أدى المرء على كره منه كان كهيئة الذى انخدع فى بادئ الأمر وأنه قبل معروفا من شخص ماكان ينبغى أن يقبله منه ولا يظهر من ثم أنه كان قد قبله من صديق أومن شخص كان يؤدى لك معروفا لمجرد ما يجده من الارتياح فى أن يسدى اليك معروفا وحينئذ يلزم الانسان أن يبرئ ذمته من الديون التى استدانها كما لوكان هناك عقود صريحة . يلزم أن يقال إن المرء لم يكن ليتأخر البتة عن أداء المعروف بعينه إذا كان قادرا على الأداء فان الذى أقرض قادرا عليه و إنه مقتنع بأنه اذا كان فى الحال ليس قادرا على الأداء فان الذى أقرض لا يتأخر عن أن لا يقتضى أبدا دينه . ولكن أكرر أنه متى أمكنه الأداء وجب

 <sup>§</sup> ۸ – الاتفاق – الضمنى ما دامأنه ليست هاك مشارطة صريحة • على أن التعبير من الدقة والحق
 بموضع • تلك هى احدى هفوات القلب الانسانى الكشيرة الوقوع والتى هى أبعد ما تكون عن العمد •

٩ - فاذا أدّى المرء على كره منه - اضطررت أن أزيد هـذه الكلمات حتى تكون الفكرة جلية غاية الجلاء . و بدون ذلك تكون غامضة . يريد أرسطو أن يقول ان المعروف الذى يقترن بأداء الدين له هذه المنفعة الكبرى . وهى أنه يحمل من أقرضك على الاعتقاد فى اللحظة التى أعطاك فيها أنك كنت تعتبره صديقًا حقيقًا . وعلى ضدّ ذلك سوء الأداء يجعله يظن أنك ما كنت تعتبره وقت القرض صديقًا حقيقًا . والله قد أكمته بنوع ما على أن يقرضك . وقد تكون الفكرة دقيقة ولكنها لطيفة وحقة .

<sup>-</sup> في الحال ... أكرر - زدت هذه الكلمات .

عليه أن يبرئ ذمته . وانما يكون ملائما مبدئيا أن يبحث الانسان ممن يقبل المعروف وعلى أى الشروط يقبله حتى يعرف حق المعرفة ما إذا كان يريد أو لا يريد أن يقبل هذه الشروط ويطيقها .

§ 1. — غير أن هنا مثار شك: هل ينبني أن يقاس المعروف المسدّى بالمنفعة وحدها التي يحصلها منه ذلك الذي يقبله و يؤديه في دوره على هذه النسبة بالضبط؟ أم هل لا ينبني أن يحسب المعروف إلا بقياس إفضال من أسداه . إن المدينين هم على العموم ميالون الى الزيم بأن ما يقبلونه مر المفضلين عليهم هو بالنسبة لمؤلاء لا أهمية له وأن كثيرا غيرهم من الناس كانوا يستطيعون أن يسدوه إياهم المهم ليبخسون المعروف الذي أسدى إليهم و يحقرونه ، وأما المحسنون فهم على ضدّ ذلك يزعمون أن ما أعطوه كان له عندهم الأهمية القصوى وأن غيرهم لم يكونوا البتة مستطيعين أن يسدوه خصوصا في الظروف الخطرة وفي الأزمات الشديدة التي يجت ازونها ، § 11 — بين هذه المتناقضات هل يلزم الاعتراف حينئذ بأنه متى كانت العلاقة ليست مبنية إلا على المنفعة تكون فائدة الذي يقبل المعروف هي المقياس الحقيق لما يجب أداؤه ؟ إنه هو الذي طلب العرف وحينها أسداه إليه

<sup>-</sup> أن يحسب المعروف إلا بقياس إفضال - بالنسبة للقلوبالتي بها إحساس الاعتراف بالجميل لا يمكن الشك فى ذلك ، و إن الحل التانى هو وحده الحق ، و إن الملاحظات التي ستلي هي على ذلك غاية فى الأحكام ولو أنها مع ذلك محزنة .

١١ - ليست مبنية إلا على المنفعة - لنكه ربما يكون هنا أيضا محل لضروب الخطأ التي تكلم عنها أرسطو آنفا . وانه لا يمكن الاعتقاد بأن هناك محبة متى كان الواقع أنه لا يوجد إلا حساب للنفعة وتقدير لها .

المقياس الحقيق – مع القيد الذي وضعه أرسطو يكون هذا المقياس هو الحق في الواقع .

غيره كان هذا الغير معتقدا أنه سيحصل بعد ذلك منه على المقابل بالضبط، وعلى هذا فالمساعدة التي أعطيت له هي بالضبط مساوية في العظم للفائدة التي حصلها منها، وإنه يجب عليه أن يؤدى مقدار ماكسب بل أكثر منه ويكون ذلك أيضا أجمل. ١٢ حلى الصداقات التي لم نتكون إلا بواسطة الفضيلة فلا خشية من المعاتبات والشكاوى . فان نية الذي يسدى هي هنا المقياس الوحيد لأنه في أمر الفضيلة والاشياء القلبية إنما النية دائما هي التي علما المعول .

١٢ - التي لم نتكون إلا بواسطة الفضيلة - يصدق هذا إذا كان منطرف ومن آخر يبق الصديقان فاضلين على السواء . لكن الشكاوى يمكن أيضا أن يئار ثائرها في هـــذه الصداقات متى فسد أحد الاثنين وارتكب خطايا . وسيس أرسطو هذا الممنى فها يلى .

## الباب الرابع عشر

الاختلافات فىالعلاقات التى يكون فيها أحدالاثنين أعلى من الآخر، كل يكسب من الصداقة ما يكسب: أحدهما يكسب الشرف والثانى الفائدة – الكرامات العمومية – العلاقات التى يستحيل فيهـا على المرءأن يؤدّى ما عليه تمــام الأداء – التعظيم لله وللوالدين – علاقة الأب والابن .

 ١ ٥ - ربما تقع إذن أيضا اختلافات في العلاقات التي يكون فيها أحد. الاثنين أرفع من الآخر . فانكلا من جانبه يمكن أن يظن أنه يستحق أكثر ممـــا يعطاه . ومتى وقع هذا الشقاق لا تلبث الصداقة أن تنقطع . فالذى هو فى الحقيقة أرقى من الآخريري أن يكون له زيادة عن الآخر ما دام أن النصيب الأوفر يجب أن يؤول الى الاستحقاق و إلى الفضيلة . والذي هو أنفع الاثنين يتصوّر من جانبه هذا التصوّر بعينه . لأن من المقرر بحق أن الانسان الذي لا يؤدّى أية خدمة نافعة لا يمكن أن يحصل نصيباً مساوياً . ويؤول الحال إذن الى أن تصبح هذه العلاقة تكليفا واسترقاقا لا صداقة حقيقية متى لم تكن المزايا التي تجيء من هــذه الصداقة متناسبة مع قيمة الخدم المؤدّاة . وكما أنه في شركة رؤوس الأموال من يدفعون نصيباً أكبر يجب أن يكون لهم في الارباح حظوظ أوفر . كذلك على ما يفترضون يجب أن يكون الحال في الصداقة،غير أن من هو في الحاجة والضيق وهو أدني درجة يفكر على ضدّ ذلك . ففي نظره أن أداء خدمة لمن هو في حاجة واجب على صديق طيب وحقيق . يقولون ما فائدة المرء من أن يكون صــديقا لرجل فاصل وقوى اذا

<sup>–</sup> الباب الرابع عشر - فى الأدب الكبيرك ٢ ب ١٩ وفى الادب الى أويديم ك ٧ بـ ٣ و ٤ و ١٠ § ١ – أرفع من الآخر – بالمكر الاجتماعى أكثره، بالفضيلة .

لم يستفد من ذلك شيئا . \$ 7 — يظهر أن لأحدهما وللآخر حقاكل من وجهته . فإنه يلزم فى الواقع أن يستفيد كلاهما من علاقته حظا أوفر . غير أن هذا ليس البتة نصيبا من الشيء بعينه ، فالأعلى يكون له حظ أوفر من الشرف والذى هو فى الحاجة يكون له حظ أوفر من المنفعة . لأن الشرف هو ثمن الفضيلة والعطف ، والمنفعة هى المساعدة يساعد بها العوز .

97 - هذا هو أيضا ما يمكن أرب يشاهد في إدارة المالك حيث لا شرف البتة لمن لا يؤدى أية خدمة للجمهور ، إن مال الجمهور لا يعطى إلا الى الرجل الذي قد خدم الجمهور ، وهنا مال الجمهور إنما هو الشرف والاعتبار ، لا يمكن الانسان أن يكسب المنفعة والشرف معا من الشيء العمومى ، إنه لا أحد يطيق زمنا طويلا أن يكون له أقل مما يستحق من جميع الوجوه ، ولكن يعطى الشرف والاعتبار أن يكون له أقل مما يستحق من جميع الوجوه ، ولكن يعطى الشرف والاعتبار لهذا الذي لا يقبل المال والذي هو من هذه الجهة معامل بأقل من الآخرين ، ويعطى المال ، على ضد ذلك ، لمن يمكن أن يقبل هدايا من هذا النوع لأنه عماملة كل امرئ دائما بنسبة استحقاقه يمكن تسوية الصداقة وحفظها كما قلت عماملة كل امرئ دائما بنسبة استحقاقه يمكن تسوية الصداقة وحفظها كما قلت غير المتساوين . فان الانسان يؤدي احتراما واعظاما مقابل الخدم المالية وخدم غير المتساوين . فان الانسان يؤدي احتراما واعظاما مقابل الخدم المالية وخدم

٢ - حظ أوفر من الشرف - فانه يكون مكرما فى نظر مدينه الذى ليس مكر.ا عنده • فان الأقل
 قدرا يؤدّى احتراما وتعظيا بدل ما أصابه من المنفعة • ولكن هذا ليس من الصداقة فى شى. •

آلات من الأهمية ، وهذا المالك - في السياسة ليست مسئلة الصداقة على هذا القدر من الأهمية ، وهذا أن يثبت من جديد أن كلمة وفيليا "في اللغة اليونائية لها معنى أوسع كثيرا من كلمة الصداقة في لغتنا (الفرنسية) - مال الجمهور إنما هو الشرف والاعتبار - هذا جميل في معناه وفي عبارته .

<sup>-</sup> كا قلت فيا سبق – في نظرية العدل ك ه ب ه ف ٤

الفضيلة التي قبلها ، وتبرأ ذمته متى أمكنه ذلك لأن الصداقة تطلب ما يمكن أكثر من أن تطلب ما تستحق . § ه 🗕 وفي الواقع توجد أحوال كثيرة يستحيل فيها على المرء أن يؤدَّى على وجه التمام ما يجب عليه . مثلاً في الاعظام الذي يجب علينا نحو الآلهة ونحو الوالدين . وما من أحد بمستطيع أن يؤتيهم كل ما يجب لهم . ولكن من يعبدهم ويعظمهم بقدر مايمكنه فقد قام بكل الواجب عليه كذلك يظهر أنه لايباح لولد أن ينكر أباه في حين أن الوالد يمكنه أن ينكر ابنه . متى وجب على المرء شيء لزمه أداؤه، لكن لما أن الولد لم يستطع البتة أن يؤدّى مساوى ماقد قبل فيبقى دائما مدينا لوالده . وعلى ضدَّ ذلك أولئك الذين لهم الواجب هم دائمًا أحرار في إبراء مدينهم . وهــذا َهو الحق الذي يستعمله الوالد في حق ولده . ومع ذلك فلا يوجد أب أراد من جانبه أن ينفصل عن ابنه إلا إذا كان هــذا الابن على فساد خلق لا شفاء منه لأنه زيادة على المحبة الطبيعية التي يشعر بها الوالد نحو ولده فانه ليس من شأن القلب الانساني أن يرفض السند الذي يمكن أن يحتاج إليه . أما الولد فانه يلزم أن يكون فاسد الخلق حتى يحلّل نفسه من البر بأبيه أو بره بأقل من الكفاية . ذلك بأن أكثر الناس يحرصون على أن ينالوا خيراً . ولكنهم يفرّون من عمل الخير للاُغيار باعتبار أنه لا فائدة منه .

على أنى لا أريد أن أذهب إلى أبعد من هذا فيما كنت أريد أن أقوله فى هــذه النقطة .

تطلب ما یمکن أكثر – فكرة لطیفة ٠

إن المحتو الآلهة ونحو الوالدين – راجع ماسبق آنفا ب ١٢ ف ٥ وان الاعتبارات التي يذكرها أرسطو هنا من العظم وضع ٠

# الكتاب التاسع تابع نظرية الصداقة

## الباب الأول

أسباب الخلافات فى العلاقات التى ليس الأصدقاء فيها متساوين – فى الأغلاط المتبادلة – هلذلك الدى أسدى المعروف أولا هو الذى يحسد قيمة العوض – طريقة فروطاغور والسفسطا ثيين – الإجلال الواجب للأساتذة الذين علموكم الفلسفة – قوانين بعض المسالك التى فيها المعاملات الاختيارية لا يمكن أن يترتب عليها أى دعوى قضائية ،

§ ۱ – في جميع الصداقات التي لا يكون الصديقان فيها متشابهين يكون التناسب هو الذي يسوى الصداقة و يحفظها كما قلت فيا سبق الحال هنا على الاطلاق كالحال في الاجتماع المدنى . مثال ذلك معاوضة على حسب القيمة وقعت بين الحذّاء على الاحذية التي يصنعها و بين النساج على قماشه . وكذلك المعاوضات بعينها بين جميع أعضاء الاجتماع . § ۲ – ولكن هناك يوجد على الأقل مقياس مشترك وهو العملة المضروبة بالقانون واليها يرجع في سائر الأشياء و بها يمكن تقويم كل شيء . ولماكان لا يوجد ما يماثلها في روابط المحبة كان الحجب يشكو أحيانا أن فرط حنوه لا يقابل بالمثل ولو لم يكن فيسه شيء يحب أبداكما قد يحصل في العمل، وكثيرا ما يشتكي المحبوب أيضا من أن صديقه بعد أن وعده بكل شيء لم يف بعد بشيء من تلك الوعود الكثيرة الضخمة . § ٣ – فاذا وقعت هدده الشكاوي

<sup>-</sup>الباب الأوّل - في الأدب الكبير ب٣ ف ١ وما بعده · وفي الأدب الى أو يديم ك ٧ ب ٣ و١٠٠

<sup>§</sup>۱ - كا قلت فياسبق - ك ۸ ب ۷ ف ۳

۲ > العملة - راجع ما سبق فى نظرية العملة ك ٥ ب ٥ ف ٨

المتبادلة فذلك لأن أحدهما، كما أنه لم يحب من أحبه إلا نظرا إلى اللذة وكان الثانى لم يك يحب الآخر إلا للنفعة، وقع الاثنان فى خيبة مما كانا ينتظرانه ، ولما كانت صداقتهما لم تعقد إلا بهذه الأسباب فقطعها يقع لسبب أن كليهما لم يحصل البتة على الغاية التي لها تولدت علاقتهما ، إنهما لم يكونا متحابين لذاتيهما ولم يكونا ليحبا فيهما إلا مزايا ليست باقية ، فليست الصداقات التي تولدها هذه المزايا بأطول عمرا منها ، أكر أن الصداقة الوحيدة الباقية هى تلك التي، لعدم استفادتها شيئا إلا من ذاتها، تبق بواسطة توافق الاخلاق والفضيلة .

§ ع — سبب آخر لخلاف، وهو متى لتى المرء شيئا مخالفا كل المخالفة عوضا عما كان يرغب فيه ، لأن عدم الحصول على ما يرغب الانسان فيه يوشك أن يكون عدم الحصول على شيء أصلا ، تلك حكاية ذلك الرجل الذي كان قد قطع وعودا جميلة لمغنى وكان يقول له كلما أحسنت الغناء زدت في عطائك، فلما أصبح المغنى جاء يطالب بتنفيذ الوعود فأجابه الآخر أنه أدى اليه لذة بلذة ، فاذا كان كلاهما لم يكن ليريد إلا هذا لكان حسنا، ولكن اذا كان أحدهما يريد اللهو والآخر الكسب وأن أحدهما حصل على ماكان يريد والآخر لم يحصل عليه فموضوع الشركة لم يكن قد نفذ . لأنه ما دام بالانسان حاجة الى شيء فانه يتعلق به بشهوة وقد يهون عليه أن

<sup>§</sup> ٤ – أدّى اليه لذة بلذة – فانه قد جلب للغنى لذة بما أعطاه من الآمال الجيلة بتلك الوعود . وهذه النقطة مذكورة فى أويديم بأجلى من ذلك . وقد ظُنّ أن أرسطوكان يمنى الاسكندر ولكن هذه الخدعة الدينة لا يمكن أن تأتلف مع كرم ذلك البطل المشهور . وينسب "بلوطارقه" فى كتابه " حياة الاسكندر" هذا الخداع الى "دوييس" .

الخداع الى "دوييس" .

فوضوع الشركة – ان التعبير بالشركة ربما كان قو يا فى صدد علاقة وقتية كهذه ومع ذلك فهى حقه .
 فانه متى كان هناك انفاق صريح أو ضمنى يمكن أن يقال هناك ما هو كالشركة .

يعطى كل ما عداه لتحصيله . § • — ولكن بأى الطرفين هذا يتعلق أمر تمين ثمن المعروف؟ أبمن كان البادئ فى قبوله ؟ فان الذى أسداه أولا يظهر أنه اعتمد على الثقة بكرم الآخر . كذلك كان يفعل فروطاغور ، كما يقال ، حينما كان بادئ الأمر يعلم شيئا، اذكان يقول لتلميذه أن يقدر هو نفسه ثمن ما قد تعلمه وكان فروطاغور يقبل الثمن الذى يحدده تلميذه . § ٢ – فى الأحوال التي من هذا القبيل يرجع غالبا الى هذا المثل :

و عينوا لأصدقائكم ربحا عادلا "

ان الذين يحملون غيرهم على اعطائهم نقودا ثم هم بعد ذلك بسبب مبالغتهم فيما يعدون به لا يوفون بشيء مما قالوا يعرضون أنفسهم الى اللوم بحق لأنهم لم يؤدّوا التراماتهم . 

﴿ ٧ – تلك حيطة ربحا يرى السفسطائيون أنهم مضطرون لاتخاذها لأنهم قد لا يجدون أحدا يعطى نقودا مقابل العلم الذي يدّعون أنهم يعلّمونه . ولما كانوا بعد أن تسلموا النقود لم يفعلوا شيئا يحللها ، كان الناس محقّين في الشكوى منهم . 

﴿ ٨ – غير أنه في جميع الأحوال التي ليس فيها اتفاق سابق على الخدمة التي تؤدّى فهؤلاء الذين يسدونها عفوا ومن تلقاء أنفسهم لا يمكن البتة أن يكونوا عرضة للوم

٥ - فروطاغور - هذا السفسطائي يعتبر أنه أول من اقتضى أجرا من تلاميذه .

٩ - المثل – هذا المثل مستمد من "هيزيود" في مؤلفه " الأعمال والأيام" البيت ٣٧٠ وهو-مطابق للواقع .

٧ - السفسطائيون - يظهر أن أرسطو يعنى سفسطائي زمانه ولكن السفسطائيين كانوا قد أوشكوا
 على الانفراض تماما . و ربما أراد بهذا السفسطائيين الذين كانوا يعيشون فى زمن سقراط وأفلاطون .

٨ – عرضة للوم – من جانب المدينين لهم بالمعروف ٠ لأن من الجائز فى بعض الظروف أن يخطئ
 المر، اذ يسدى معروفا من تلقاء نفسه يضر من أسدى اليه بدل أن ينفعه ٠

كما قد قيل فها سبق . لا محل لهذه المعاتبات في الصداقة المبنية على الفضيلة . اذن يجب الرجوع هنا الى النية وحدها في أداء المقابل لأن النية هي مقوم الصــداقة والفضيلة على المعنى الخاص . وهذا هو أيضا الاحساس المتبادل الذي ينبغي أن يهدى أولئك الذين درسوا معا تعالم الفلسفة . فانه لا طاقة للــال على تقدير قيمة هذا المعروف. حتى الاجلال الذي يسديه المرء الى أستاذه لا يتطاول البتة الى أن يكون جزاء وفاقا . بل يلزم المرء أن يقتصر على ما يقدر أن يفعله في حقه كما هو الشأن في حق الآلهة والوالدين. ٩ - لكن متى لم يكن المعروف على هـذا القدر من التنزه وكان قد أسدى نظرا الى فائدة ما فانه يلزم أن يكون المعروف الذي يؤدِّي كمقابل جديرا ومناســبا في نظر الطرفين على السواء . وفي حال ما لم يكن مَرْضيا لا يكون من الضرورى فقط بل من العدل أن الذي بدأ بإسداء المعروف هو نفسه الذي يحدّد قيمة العوض، لأنه اذا كان ما يقبله يساوى المنفعة التي كسبها الآخرأو اللذة التي ذاقها الآحرفان التعويض الذي دِفعه هــذا الأخير يكون هو كل ما يجب أن يكون . وعلى هذا النحو تجرى الأمور في الصفقات من كل نوع . § ١٠ \_ من المالك ما تحظر قوانينها رفع المنازعة فى العقود الاختيارية الى القضاء اعتمادا بلا ريب على هذا المبدأ : أن المشتكى يجب

<sup>-</sup> الذين درسوا معا - ما يلى ينبت أن المقصود هو علاقات المعلم بتلميذه ولكن فى عبارة المتن إبهام حافظت عليه فى الترجمة كما هو الشأن فى حتى الآلهة والموالدين . راجع ما سبق ك ٨ ب ١٤ ف ٥ هــذا الاجلال العميق من جانب التلميذ لأستاذه معنى أو لى به أن يكون هنديا من أن يكون اغريقيا ، ففى الهند "الغورو" أى "مربى" براهمان" هو ملحق تماما بالوالدين . ويعاقب على الخطايا التى تقع فى حقه بنفس المقوبات التى يعاقب بها على ما يرتكب فى حق الوالدين .

إ ١٠ - من الممالك - واجع ماسبق من التعليق ك ٨ ب ١٣ ف ٦ ولا يدرى كيف جى. بهــذا
 التكرار هنا . فن البين أنه فى المناقشات التى يتكلم عليها أرسطو لا يمكن أن يكون محل للتداعى أمام المحاكم .

عليه أن يتفق مع ذلك الذى قد وضع فيه ثقته بنفس الطريقة التى بها تعاقد معه بادئ الأمر، والواقع أن هذا الذى قد حصل على هذه العلامة البادرة من الثقة يظهر أنه أكفأ لحسم النزاع بالعدل من هذا الذى اعتمد عليه، ذلك بأنه كثيرا ما يكون أولئك الذين يملكون الأشياء والذين يريدون ملكها لايقدرونها بسمر واحد، بل أن ما يملكه الانسان وما يعطيه للا غيار يظهر دائما أنه أكثر ثمنا ومع ذلك فالمعاوضة تقع على الشروط وعلى القيمة التى يحددها الذى يقبل، ربما يكون المقياس الحقيق للا شياء هو أن تقوم لا بالقيمة التى يقدرها من يملكها ولكن بالقيمة التى كان يقومها بها هو نفسه قبل أن يملكها .

#### الباب الثاني

تمايز الواجبات وحدودها وصنوف الرعاية باعتبار الأشخاص – دقة هذه المسائل – قواعد عمومية – استثناءات – حالات خصوصية – الواجبات نحو الوالدين والاخوة والأصدقاء والمواطنين – الواجبات نحو السن – الفروق التي يجب مراعاتها في السلوك كله .

§ 1 — هاك مسائل أخرى يمكن وضعها أيضا : هل يلزم أن يجيب المرء أباه الىكل شيء؟ هل تجب طاعته في كل شيء؟ أم هل اذاكان الانسان مريضا مثلا يكون أولى به أن يطبع الطبيب ؟ وهل لا يكون الأولى أن يُنتخب لقيادة الجيش رجل حرب ؟ ومن المسائل ما يشبه تلك أيضا : هل يلزم المرء أن يؤثر أن يسدى العرف الى صديقه على أن يسديه للرجل الفاصل؟ هل ينبغي للانسان أن يؤدى حق من أحسن اليه أولى من أن يهدى هدية له عند ما لا يستطيع أن يجع بين الأمرين؟ ومن أحسن اليه أولى من أن يهدى هدية له عند ما لا يستطيع أن يجع بين الأمرين؟ الحالات المتباينة من الفروق في العظم والصغر وفي الجدارة الأخلاقية وفي الضرورة؟ ولا سي من المكن منح الشخص بعينه كل شيء . ومن جههة أخرى أن اعتراف المرء بالخدم التي أديت اليه أحسن من مواساة الرفقاء ، فحب علمه أن يعرئ ذمته نحو من أسدى اليه المعروف كما لوكان مواساة الرفقاء ، فحب علمه أن يعرئ ذمته نحو من أسدى اليه المعروف كما لوكان

<sup>–</sup> الباب الثاني – في الأدب الكبرك ٢ ب ١٤ وفي الأدب الى أويديم ك ٧ ب ١٠

إ ا – هاك مسائل أخرى – من المحتمل أن يكون هنا نقص فى النص لأن علاقات الاتصال معدومة
 تماما . وكل هذه المسائل بالغة من الدقة ما لا تبلغه من الأهمية .

٢ – مما يعسر حله – يظهر على الضدّ من ذلك أن الحل ليس من الصعب فى شى. وأن مجرّد الذوق السليم كاف لحلها على أحكم وجه .

٣ إلا أقل عنا. – هذا يظهر أنه يناقض بعض الشي، ما قبل عن صعوبة هذه المسائل .

هذا المعروف دينا عليه واجب الأداء، ذلك خير من تقــديم هدية الى من يحبه . إ إ - ولكن ربما لا تكون هذه القاعدة ممكنة التطبيق دائما . مثلا رجل افتدى من أيدى اللصوص هل يجب عليه في دوره أن يفتدي من افتداه أوّلًا مهماكان . فاذا لم يكن ذلك المفتدى هو نفسه أسيرا ولكنه طلب رد قيمة الفدية التي دفعها هل ردها اليه أحق على المرء من تخليص والده ؟ لأنه قد يظهر أن الواجب هو أن يؤثر المرء والده لا على الأجنبي فقط بل على نفســه . ﴿ ٥ – أَ كَتَفَى حَيْنَذُ بَأَنَ أكرر ما قلته وهو أنه يلزم المرء على العموم وفاء دينـــه . لكن اذا كان العطاء للغير أجمل أو ألزم فمن هذه الجهة فقط ينبغي الترجيح بلا تردّد. لأنه قد يمكن أحيانا أنه لا توجد المساواة الحقيقية في القيام بوفاء حق المعروف الذي أسداه اليك غيرك . مثال ذلك أن هذا الغير كان يعلم أنه يسدى الخير إلى رجل طيب مع أن الوفاء برد المثل سيكون الى رجل معروف بأنه رجل شرير. بل توجد أحوال فيهـــا لا ينبغي في الواقع أن نقرض على طريق التبادل من كان أقرضنا في بادئ الأمر، فان واحدا فى الواقع أقرض الآخر لأنه يعرفه رجلا خيّرا وأنه كان واثقا من الوفاء . ولكن

<sup>§</sup> ٤ – ولكن ربما – الحالة التي يستشهد بها أرسطو هي فى الواقع محيرة . وهذا الفرض الذى ليس فيه شى من المحال يستحق أن يناقش . فإن للظروف الخموصية دائماً وزنا حاسما . وإن الحلول التي يؤتى بها 
طل هذه المسائل المخترعة اختراعا ربما لا تكون هي ما ينخذه المر عمليا في سلوكه . وسيقول أرسطو نفسه 
ذلك عما قليل .

إه - يلزم المره على العموم - الواقع أن آكد ما يكون فى هذه المواد الدقيقة هو أن يستمسك المره بالعموميات . ومن المستحيل تعيين شىء منها سلفا .

أجمل وألزم - لا يمكن المر. أن يقضى فى هذا إلا فى مواجهة الأشيا. وإذن يكون على حصافة العقل
 أن نبن ماذا يأخذ وماذا يدع .

معروف بأنه شرير – و ربما كان الأحسن أن لا يقبل منه شيء .

الآخر لا يمكنه أن يعتمد على أن يوفيه دينه رجلٌ خدّاع. حينئذ اذا كان الأمركذلك في الحقيقة فان الاعتبار لا يمكن أن يكون متساويا من الحانبين . فان لم يكن الأمر في الواقع كذلك فمجرّد اعتقاد المرء يشفع له اذا هو تصرفعلي هذا النحو. ﴿ ٣ – وعلى جملة من القول كما كررت فيما سبق أن جميع هــذه النظريات الخاصة باحساسات النــاس وأفعالهم لتغير كما لتغير الأحوال التي تنطبق عليها ســـواء بسواء . حينئذ فلا يلزم المرء أن يكون كريما نحو جميع الناس ولا أن يحبو والده بكل شيء كما أنه لا يقرب كل الضحايا الى المشترى ، ذلك أمر بالغ مر. ِ الوضوح غايت. • § v — وكما أن على الانسان واجبات متباينة جدّ التباين نحو والديه و إخوته وأصدقائه ومن أحسنوا إليه . كذلك ينبغي التميز في إيفاء كل ما يتعلق به وما هو واجب له . حقا أن هــذا هو ما يفعله الانسارـــ على وجه العموم فيما يظهر . حينئذ يدعو المرء والديه الى عرسه ، ذلك لأن العائلة هي في الواقع مشتركة بينهم وأن جميع الحوادث التي تهمها يجب أن تكون مشتركة بينهم على السواء . ذلك هو عين السبب الذي يجعل حضور الجنازة في نظر الانسان أوجب واجب على الوالدين ٠ ﴿ ٨ – كذلك يظهر أن الأولاد يجب عليهم قبــل كل شيء أن يقوموا بنفقة والديهم . ذلك دين

يوفيه دينه رجل خدّاع – ربماكان هذا الاعتبار من أصح ما يكون و ولكن في هذه الحالة ماكان ينبغي الاقتراض من هذا الخدّاع ولأنه بذلك يؤتيه تفرّقا عليه و لأنه يسدى البك العرف ولا تسدى اليه شيئا .

٦ > كماكر رت فيا سبق – والواقع أن أرسطو قد كرر غالبا أنه فى الأخلاق لا يلزم الاقتصار
 على النظريات بل لا بد من الارتباط بالعمليات ٠ راجع على الخصوص ك ١ ٢ ب ٣ ف ١٤

كل الضحايا الى المشترى – هذا التشبيه موجود أيضا فى الأدب الى أويديم .

<sup>§</sup> ٧ – التمييز – هذه مسئلة لطف وحسن ذوق ·

عرسه ... حضور الجنازة – تلك احساسات انسانية محضة كانت نامية في الأزمان القديمة ، على يظهر، كما هي في الأمم الحاضرة .

 <sup>﴿ ﴿ ﴿</sup> بِنَفَقَةُ وَالدِّيهِمْ ﴿ الْمُلاحِظَةُ السَّابِقَةُ بِعِيبًا ﴿

يقومون بوفائه ، ولقد يرى أن سدّ حاجات أولئك الذين يدين لهم الانسان بوجوده أحق من تكفّل عياله ، أما الاحترام فهو واجب على الانسان لوالديه كما هو واجب على الانسان لوالديه كما هو واجب عليه للا لله سواء بسواء ، ولكنه ليس عليه كل أنواع الاحترام ، فليس عليه مثلا الاحترام بعينه لأبيه ولأمه ، كما لا يحترم أباه على نحو ما يحترم عالما أو قائدا ، ولكن عليه لأبيه الاجلال الواجب لأب وللائم الاجلال الواجب لأم .

9 9 - فى كل فرصة ينبغى أن تبدى للناس الأكبر منك سنا الاحترام الواجب للسن ، فيجب أن يقوم الانسان فى حضرتهم وأن ينزل عن مكانه لهم وأن يكون لهم منه صنوف العطف من هذا القبيل ، والأمر بالعكس مع الرفقاء والاخوة ، لا ينبغى إلا الصراحة والاخلاص الذى يظهرهم على كل ما عندنا ، وعلى جملة من القول يجب على المرء نحو والديه وأنداده فى العشيرة ومواطنيه وفى جميع العلاقات من القول يجب على المرء نحو والديه وأنداده فى العشيرة ومواطنية وفى جميع العلاقات الأخرى أن يكلف نفسه دائما أن يعطى كلا القدر الحق من صنوف الرعاية الواجبة له وأن يميز فيا يجب إعطاؤه اليهم بحسب درجة القرابة والاستحقاق أو الألفة . § . 1 - هذه التماييز يكون اتيانها أسهل متى كان الأمر بصدد أشخاص من طبقتنا وتكون دقيقة بين الأشخاص الذين هم من طبقات مختلفة . ولكن هذا ليس سببا فى الامتناع عنها بل يجب على المرء الاهتمام بملاحظة كل هذه الفروق على قدر الامكان .

<sup>-</sup> لأبيه وأمه - لا شك في أن أرسطو يريد أن يقول إن بالمر ولأمه حنانا أكثر ٠

٩ - الاحترام الواجب للسن - نصائح جليلة تثير فى النفس ذكرى لقدمونيا ٠ وكل النصائح التالية
 هى كذلك لطيفة ومحكمة ٠

١٠ ٩ من طبقتنا ... من طبقات مختلفة - هذه الفروق موجودة فى جمعيتنا كما كانت موجودة
 فى الجمية الآتينية .

#### الساب الشالث

قطع الصداقات – الأسباب المختلفة التي يمكن أن تجرّ اليه – لا يمكن الانسان أن يشكو إلا اذا كان قطع الصداقة إلا اذا فد انحدع بمحبة مصطنعة – الفرض الذى فيه يصبح أحد الصديقين وذيلا، لا ينبغى قطع الصداقة إلا اذا يئس الصديق من إصلاحه – الفرض الذى فيه يصير أحد الصديقين فاضلا، لا ينبغى له القطع على اطلاقه بل هو مدين دائما بشي، لذكرى الماضى .

§ ١ — مسئلة أخرى شائكة هي معرفة ما إذاكانت علاقات الصداقة يجب أن تقطع أو أن يحتفظ بها حينا يصبح الناس أغيار ماكانوا بعضهم نحو البعض الآخر ، أم أنه لا شيء من الضرر في القطع حين يصير الناس الذين لم يكونوا ليتحابوا إلا بواسطة المنفعة أو اللذة لم يبق عندهم ما يؤتونه بعضهم بعضا؟ لماكان هذا هو موضوع صداقتهم الوحيد كان واضحاكل الوضوح أن ينقطع تحابهم ، وكل ما يمكن أن يُشتكي منه هو أن واحدا لا يحب إلا بالمنفعة أو باللذة يوهم مع ذلك أنه يحب حبا قلبيا ، وفي الواقع كما أسلفنا ذلك في البداية أن العلة الأكثر شيوعا للفراق بين الأصدقاء هي أنهم لا يرتبطون بنيات واحدة بعينها وأنهم لم يكونوا أصدقاء بعضهم لبعض بعنوان واحد بعينه ، § ٢ — وحينشذ متى انخدع أحد الاشين وافترض أنه محبوب بالقلب ، في حين أن الآخر لم يفعل شيئا يعطيه هذا الفهم وافترض أنه محبوب بالقلب ، في حين أن الآخر لم يفعل شيئا يعطيه هذا الفهم

<sup>–</sup> الباب الثالث – فى الأدب الكبيرك ٢ ب ١٩ وفى الادب الى أويديم ك ٧ ب ١٠

كما أسلفنا ذلك في البداية – راجع ما سبق ب ١ ف ٣ من هذا الكتاب .

لا ينبغى له أن يلوم إلا نفسه . لكن إذا انخدع بمواربة صديقه المزعوم فله كل الحق فى أن يشكو من خادعه . وقد يكون لومه أعدل من اللوم الذى يوجه الى أولئك الذين يضربون العملة الزائفة ، لأن الجريمة هنا موجهة الى شىء أنفس بكثير .

وسلم الحالة التي فيها عقدت العلاقة مع رجل بسبب أنه كانقد طن طيبا وأنه بعد ذلك قد صار رذيلا أو أنه بحسب الظاهر فقط قد صار و، فهل يستمر المرء في أن يحبه ؟ أم هل لا يكون جائزا أن يحبه أيضا ما دام أن الانسان لا يحب بلا تمييز بل هو يحب فقط من هو طيب؟ لأن الذي كان يراد حبه ليس شريرا ولا هو ينبغي أن يُحَب ، فانه لا ينبغي حب الاشرار كا لا تنبغي مشابهتهم ، على أنه معلوم أن الخليط يشبه الخليط ، وحينئذ هاك هي المسئلة : هل يلزم القطع على الفور أم هل يجب التفصيل ، وأن يقطع لا مع الجميع ولكن مع أولئك الذين قد صار فساد أخلاقهم منذ الآن عضالا؟ ما دام هناك أمل في إصلاحهم فينبغي مساعدتهم على نجاة فضيلتهم بعناية تفوق العناية التي تبذل لاصلاح ثروتهم بالنسبة لأن تلك

٢ - أن يلوم إلا نفسه - اذا كان الانسان منتصفا من نفسه لم يفعل إلا ذلك فى أكثر الأحيان. قان الانسان فى الغالب يخدع نفسه أكثر مما يخدعه غيره . ولكن من الهين أن يقسو المرء على غيره أكثر مه على نفسه .

صديقه المزعوم – أضفت هذه الكلمة الأخيرة .

<sup>-</sup> العملة الزائفة - تشبيه بديع محكم .

٣٩ - لنفرض الحالة - ليس في هذا شيء من التخيل · بل تلك مسئلة طالماً وضعها كل منا لنفسه في ميشته .

ما دام هناك أمل في اصلاحهم – قيد غاية في اللطف وعملي للغاية • ولكرب الصعوبة هي في مواب الحكم على ما اذا كان الصلاح الأخلاق قد أصبح محالا تماما أم لا •

الخدمة هى أشرف وأحق بالصداقة الحقة . فى هذه الحالة لا خطأ على المرء فى أن يقطع ، لأنه لم يكن هذا هو الرجل الذى أريد اتخاذه صديقا ، ومذ قد تغير هكذا تغيرا تاما وأنه لم يبق بعد فى الامكان نجاته برده الى ماكان فما على الانسان إلا أن ببتعد عنه .

§ ٤ — إفرض أيضا حالة أخرى: أن يبقى أحد الصديقين ما كان ، والآخر بصيرورته أشد ميزة من الجهة الأخلاقية وصل الى أن يفوقه بكثير في الفضيلة ، فهل يجب على هذا أن تستمر صداقته؟ أم هل هذا شيء غير ممكن؟ وتصير الصعوبة واضحة كل الوضوح متى كانت المسافة بين الصديقين كبيرة جدّا كما يقع في الصداقات المعقودة منذ الطفولة ، فاذا بقى أحدهما طفلا بعقله وقد صار الآخر رجلا مليئا بالقوة والكفاءة فكيف يمكن أن يبقيا صديقين ما دام أنهما لا تروقهما بعد ألا شياء بعينها ولم يكن لأحدهما بعد ما الآخر من الأفراح والأتراح بعينها ؟ بعد حينئذ وسيلة للعيشة معا بلا تكلف كما وضحناه آنفا أكثر من مرة ، بعد حينئذ وسيلة للعيشة معا بلا تكلف كما وضحناه آنفا أكثر من مرة ، أينبغى بالأولى الاحتفاظ بذكرى الصداقة التي أحسها المرء في الماضى ؟ كما أن

<sup>§</sup> ٤ – افرض أيضا حالة أخرى – هذه الحالة الثانية هي أيضا واقعية ·

الصداقات المعقودة منف الطفولة - ذلك بأن مرور الزمان في الواقع يأتى شيئا فشيئا أعظم
 التغيرات •

کا وضحناه آنفا أکثر من مرة – راجع ما سبق ك ۸ ب ه ف ٦

إه - الاحتفاظ بذكرى - هــذا هو المقياس الحق ، فلا ينبغى للانسان احتراما لنفسه أن يعامل صديقه كما يعامل مجرّد أجنبى حتى ولو لم يعد يحترمه كما كان يفعل قبلا .

الانسان يعتقد واجبا عليه أن يكون أشد عطفا على أصدقائه منه على الأجانب كذلك يجب أن يحابى بعض الشيء ذلك الماضي الذي شهد ارتباطكم إلا أن يكون القطع مع ذلك قد جاء من افراط في فساد لا يغتفر .

- فساد لا يغتفر - هذه القواعد الحكيمة تجدّد ذكرى نصائح الفيثاغورثيين ، فتى ظهر صديق بأنه غيراً هل للحبة والاحترام فانهم كانوا ينفونه من الجمعية ، وقد كانوا يقيمون مشهدا كانوا يكتبون عليه اسمه الذى كان من المحرم أن يتلفظ به ، وكان الواجب على أرسطو أن يضيف إلى ما قال أن هذه العقو بات الواقعة على القلب هى دائمًا موجعة وأنها تسى، أكثر من موت الصديق ،

### الباب الرابع

صداقة المره للا عيار تأتى من محبته لنفسه – لا يمكن المره أن يحب نفسه إلا بمقدار ما هو خير – صورة الرجل الخير – إنه مع نفسه فى سلام لأنه يعمل الخير للخير لاغير – الحياة عنده كلهاحلاوة – علاقات الصداقة بالأثرة – صورة الشرير – ما به من عدم النظام الداخلي – شقاقه ونفسه – كرهه للحياة – بغضه لنفسه – الانخجار – مزايا الفضيلة .

§ 1 — إن ما بالمرء نحو أصدقائه من إحساسات المحبة التي تكوّن الصداقات الحقة يظهر أنها تستمد أصلها من إحساسات المرء نحو ذاته ، فقد يعتبر المرء صديقا ذلك الذي يريد لك الخير إن ظاهرا وإن حقا ويفعله معك وهو يقصد به قصدك ليس غير ، وكذلك هذا الذي لا يرغب في حياة صديقه وسعادته إلا من أجل هذا الصديق ذاته ، هذه هي على التحقيق المحبة النزيهة التي تشعر بها الأمهات نحو أولادهن والتي يجدها الأصدقاء عند الصلح بعد الحصام ، وقد يقال أيضا أحيانا إن الصديق هو ذلك الذي يعيش معك ، والذي يتحد وإياك في الأذواق والذي تسره مسراتك وتحزنه أحرانك ، هذه هي العاطفة التي تشاهد على الخصوص في الأمهات ، تلك بعض الخصائص التي بها تحد الصداقة الحقة ، § ٢ — هذه هي بالضبط جميع الاحساسات الخصائص التي بها تحد الصداقة الحقة ، § ٢ — هذه هي بالضبط جميع الاحساسات التي يحسها الرجل الخير نحو ذاته والتي يحسها أيضا الرجال الأغيار من حيث كونهم التي يحسها الرجل الخير خو ذاته والتي يحسها أيضا الرجال الأغيار من حيث كونهم

<sup>-</sup> الباب الرابع - في الأدب الكبيرك ٢ ب ١٥ وفي الأدب الى أويديم ك ٧ ب ٦

<sup>§</sup> ١ – يظهر أنها تستمد أصلها – وليس معنى هذا أن الأثرة هي أساس الصداقة . هيات . فان الصداقة في نظر أرسطو ليست حقيقية إلا متى كانت منزهة عن الغرض . بل هو يريد أن يقول فقط ان بالمره نحوصديقه من الاحساسات ما له تحو نفسه . على أن هذا التشبيه ، فيا يظهر لى ، متكلف وأن العلاقات التي يجدها المرء نحو آخر لا يمكن البتة أن تكون هي ما يجده نحو نفسه . وهذا هو الذي جعل أرسطو ينخذ صيغة مربية ليعبر بها عن فكرته .

٢ إلى يحسما الرجل الخير – من المحال تقرير ثنائية الانسان بصورة أظهر من هذه ولو أنه بالواسطة .

يعتقدون أنهم أخيار . لأنه يظهر، كما أسلفت ، أن الفضيلة والانسان الفاضل يمكن اتخاذهما مقياسا لغيرهما . فرجل كهذا هو دائمًا مع نفسه على وفاق ولا يرغب بكل أجزاء نفسه إلا في الأشياء بأعيانها . إنه لا يرى إلا الخير ولا يصطنع لنفسه إلا الخير أو ما يظهر له أنه الخير . وإن آية الرجل الخيّر هي أن يعمل الخير ليس غير . وإنه يعمله لنفسه، لأنه يعمله للعقل الذي هو فيه والذي هو خلاصـــة الانسان في كل واحدمنا . لاشك في أنه يرغب في الحياة وفي حفظ ذاته لكنه قبل كل شيء يريد أن يُحيى الأصل الذي به يفكر وينجيَّه لأن الحياة عند الانسان الخيَّر هي خير حق . § ٣ – إذن كل منا يريد الخير لنفسه . لكن إذا صار الانسان غير ما كان وتبدّل طبعه فهو لا يرغب بعدئذ لهــذا الشخص الجديد في كل الخيرات التي كان يتمناها للآخر. لأنه إذا كان الله ذاته يملك الخير في الحال فذلك لأنه باق هو ما هو بأصله . وإن المبدأ العاقل في الانسان هو أصل الشخص أو هو يظهر على الأقل أنه أصله أكثر من كل ما فينا من مبدأ آخر . ﴿ ﴿ حِينَاذُ مَنَّى اتصفُ انسانِ حَقًّا بالفضيلة فانه يريد الاستمرار في أن يعيش مع نفسه لأنه يجد في ذلك لذة حقيقية. ان ذكريات أعماله الماضية ملآى حلاوة وآماله في أعماله المستقبلة نبيلة كذلك. وما تلك

<sup>-</sup> كاأسلفت – راجع ما سبق ك ٣ ب ٥ ف ٥

<sup>-</sup> والذي هو خلاصة الانسان – مبدأ أفلاطوني محض

 <sup>-</sup> هى خير حق – ملاحظة بعيدة الغور يمكن بها فى العمل الحكم على فضيلة الناس واستحقاقهم فان النفوس السليمة المستنيرة لا تسب الحياة مهما كانت مؤلمة تلك البلايا التى يلقونها فيها

٣ - إذا صار الانسان غير ما كان ــ وهذا ما يمكن وقوعه متى أفســـدت الرذيلة القلب وسقطت النفس عوضا عن أن تصلح وتسمو .

١٤ - حيننذ متى اتصف انسان - وصف عجيب لاغتباط الضمير فانه تحليل متقن ومحكم ٠

إلا إحساسات مقبولة . إن هذه الافكار الكثيرة تملاً عقله استمتاعا شريفا وإنه ليرضيه أن يحنّ على الخصوص لنفسه ولمسراته الخاصة ولآلامه الخاصة لأن عنده اللذة والألم يتعلقان دائما بالموضوعات أعيانها ولا يتغيران بلا انقطاع من موضوع الى آخر . ليس لقلبه البتة أن يتندّم إذا كان يصح التعبير هكذا . ولما كان رجل الخير هو دائما على هذه الاستعدادات نحو ذاته ، وكان المرء نحو صديقه كما يكون نحو ذاته شخصيا باعتبار أن صديقنا هو نحن نحن بصورة أخرى نتج من ذلك أن الصداقة توشك كثيرا أن تكون هي ما قلنا آنفا وأنه يجب أن يسمى أصدقاء أولئك الذين بينهم هذه الروابط المتبادلة .

§ ه — أما مسألة معرفة ما إذاكان يوجد أو لا يوجد فى الواقع حب للذات نحو الذات فاننا نتركها الآن فى ناحية ونقتصر على القول أرب الصداقة توجد على التحقيق كلما اجتمع شرطان أو أكثر من الشروط التى بيناها وأنه متى تطزفت الصداقة أشبهت كثيرا المحبة التى يجدها المرء نحو نفسه .

§ ٦ على أن هـذه الشروط يمكن أن تظهر عنـد العامى من الناس بل بين الأشرار. لكن أليس أن هؤلاء لا يجمعون بين هذه الشروط إلا بقدر ما تعجبهم أنفسهم

<sup>§</sup> ٥ – حب الذات نحو الذات – هذه الظاهرة البسيكولوچية هي فى الحق محل لان يدهش لها كل الدهش . ولكن هــذا لا يمنع من أنها حقيقية . فقد رزق الانسان أن يحب نفسه هو الى قدر أكثر شدّة أو أقل كما رزق أن يبغضها كما سينبه إليه أرسطو فيا يلى . وقد كان من شأن هذا الاعتبار الاخير أن ينهى المناقشة بالنسبة له .

نتركها الآن في ناحية - لاأظن أن أرسطو قد عاد الى هذه المسئلة وعلى الاقل في المؤلفات التي
 وصلت الينا منه .

<sup>§ 7 –</sup> هذه الشروط – التعليق السابق بنفسه ·

وبقدر ما يظنون أنفسهم أخيارا؟ لان هذه المحبات لا نتكوّن أبدا عند الناس فاسدى الأخلاق والمجرمين . \$ ٧ — بل يمكن أن يقال انها لا تكاد تجتمع عنــــد الذين ليسوا أخيارا . انهم ونفوسهم دائما في شــقاق . انهم يرغبون في شيء ويريدون منه شيئا آخر، فمثلهم كمثل الفساق الذين لا يضبطون أنفسهم سواء بسواء . فبدلا من الأشياء التي يظهر لهم أنفسهم أنها طيبة جدًّا يؤثرون أشياء مقبولة لديهم لكنها مشــُومة عليهم . ﴿ ٨ – وآخرون على عكس ذلك يمتنعون عن عمل ما يظهر لهم أنه خير ما يؤكد منفعتهم إما جبنا وإماكسلا . وآخرون أيضا بعد أن كسبوا كثيرا من السيئات يرجعون على أنفسهم بالبغضاء لما كان من فساد أخلاقهم ، ترعجهم الحياة فيتهر بون منها وينتهى أمرهم بالانتحار . ﴿ و – ان الأشرار في مكنة من أن يجنوا عن أناس يقضون معهم أيامهم ولكنهم قبل كل شيءيهربون من ذواتهم. فاذا خلوا الى أنفسهم لا تقدّم لهم ذاكرتهــم الا ذكريات مؤلمة . وأما عن المستقبل فى رفاقة الغير ينسون هذه المعانى البغيضة . ولما لم يكن فيهم ما يُحَب لا يحسّون نحو أنفسهم عاطفة من الحب أياكانت . ان أمثال هؤلاء لا يحنُّون الى لذاتهــم ولا الى آلامهم . أنفسهم في شقاق، ففي حين أن جزء النفس الفلاني يحزن للحرمانات

٧ – عند الذين ليسوا أخيارا – يفرق أرسطو بين الناس الذين ليسوا أخيارا و بين أولئك الذين
 م أشرار بكل معنى الكلمة • فالصداقة ليست ممكنة حتى عند الأولين كما هي غير ممكنة عند الآخرين •

 <sup>﴿</sup> ٨ - و ينتهى أمرهم بالانخار - لا يكاد يوجد فى التاريخ القديم ضروب انخار من هـــذا النوع •
 ولكنه يجب تصديق شهادة أرسطو • فان وخز الضمير قد دفع أكثر من مجرم الى الانخار •

إ ٩ – ان الأشرار ... – هذا النصو ير لضمير مجرم مضاد كل النضاد للنصو ير الذي سبقه وهو كمثله
 عل للاعجاب .

التى يراه مضطرا الى معاناتها فان الجزء الآخر يتلذذ باحتمالها، وذلك من فساد الحلق، فأحد هذين الاحساسين يجذب الانسان من ناحية والآخر يجذبه من الناحية الأخرى، فيمكن القول أنه على هذه الحالة مقطّع إربا ، \$ ، ١ — لكن لماكان غير ممكن أن يجتمع لمرء اللذة والألم معا، كاد لايستأخر عن أن يحزن لما أصاب من اللذة وود لو أنه لا يكون قد ذاق هذه اللذات، لأرب الأشرار يملؤهم الندم دائما على كل ما يعملون ، على هذا حينئذ أكرر أن الشرير لا يظهر أبدا مستعدا لحب ذاته لأنه في الواقع ليس فيه شيء يُحب ، لكن اذا كانت هذه الحال النفسية هي على التحقيق محزنة ومبئسة لزمه اجتناب الرذيلة بكل قواه والتشبث في حدة بأن يصير فاضلا لأنه بهذا وحده يستطيع الانسان أن يميل الى حب نفسه وأن يصير صديقا للأغماد .

مقطع إربا – مجاز محكم .

إ • ١ - مستعدا لحب ذاته - هذا الباب كله هو على التحقيق من أجمل الفصول التي كتبها أرسطو وأبعدها غورا • ولقد أحسن " حفا نيوس" الذي استشهد به " (زيل " إذ سماه " رأسا ذهبيا " يكاد يكون الهيا وهذا مدح كبيرعادل •

### الباب الخامس

فى العطف – أنه يختاف عن الصداقة وعن الميل – أنه يمكنأن يوجه الىالنكرات وأنه سطحى جدًا – التأثير الفعال للرؤية فى الصداقة وفى الحب – كيف أن العطف يمكن أن يستحيل الى الصداقة – السبب العادى للعطف •

§ ١ — العطف يشبه الصداقة، ولكن ليس إياها بالضبط، إنه قد يتجه حتى نحو النكرات من حيث لا يعرفون الاحساس الذي يوجه نحوهم، ليس الأمركذلك في أمر الصداقة كما بينت فيا سبق، كذلك ليس العطف هو الميل إلى الحب لأنه خلو من القوة والرغبة وهما العلامتان اللتان يصحبان الميل عادة، ١ ٩ سحينئذ الميل يتكون بالعادة لكن العطف يمكن أن يكون طفرة، ومثاله التعلق بأناس يصارعون، فأن من يشهدونهم يكافحون يحسون نحوهم العطف و يساعدونهم على ما يبتغون دون أن يناصروهم شخصيا في المصارعة عن كثب أكرر حينئذ أن هذا العطف هو في والاحساس الذي يولده ليس إلا سطحيا و ٣ هـ ذلك بأنه يظهر لى أن الصداقة كالحب تبتدئ بلذة النظر لأنه إذا لم يعجب المرء رواء الشخص لأن الصداقة كالحب تبتدئ بلذة النظر الأنه إذا لم يعجب المرء رواء الشخص لا يمكنه أن يحبه ليس معني هذا أن المرء يقع في الحب لمجرّد أن الصورة قد

<sup>-</sup> الباب الخامس - في الأدب الكبير ك ٢ ب ١٤ وفي الأدب الى أو يديم ك ٧ ب ٧ .

١ العطف – التفريق الذي يبينه أرسطو هنا دقيق جدًا ولـ لنه حق جدًا .

<sup>-</sup> فياسبق - ر ٠ ك ٨ ب ٢ ف ٣ ٠

<sup>-</sup> الميل الى الحب – فرق دقيق أيضا ولكنه حق كما سيظهر فيا يلى ·

٢ - يناصروهم شخصيا - و بالنتيجة يؤتونهم دليلا على المحبة .

٣ - بلذة النظر – هذه الملاحظة التي يمكن أن يجادل فيها النظر الشخصي هي بعيدة الغورجدًا .
 فلا أظن أمر أ يمكنه أن يصر صديقا لانسان يبغض شخصه المادي .

سَبُّهُ . لايكون من الحب إلا متى أسف المرء على غيبة شخص ورغب في حضرته. § ٤ - حقا أن الصديقين لا يكونان صديقين إلا بعد أن يحس كلاهما بادئ الأمر بعطف نحو الآخر . لكنه لا يكفي أن يكون بالمرء عطف ليكون محبا . بل يقصر الأمرعلى أن يتمنى المرء الخير لأولئك الذين يحس نحوهم العطف من غير أن يكون مع ذلك مستعدًا لأن يعمل لهم أى شيء ولا أن يكلف نفسه لأجلهم شيئا أياكان . واذن لا يكون إلا من باب المجاز أن يقال على العطف انه من الصداقة . لكن يمكن أنيقال إنالعطف متى استطال مع الزمان ووصل الىأن يكون عادة صار صداقة حقة لاصداقة منفعة ولا صداقة لذة لأن العطف لا يستمدّ أصله من أحد هذين السبين ولا من الآخر. والواقع أن من قبل خدمة ردّ عطفا مقابل المعروف الذي أُسدى إليه و یکونبذلك قد أدى واجبا. لكن متى رجا المرء نجاح آخر بسبب أنه يرجو من ذلك فائدة فالظاهرأنه لا يكون به عطف على ذلك الشخص بل عطف على نفسه كما أنه لا يكون صديقا ذلك الذي ثقف آخر على أمل أن يجرّ لنفسه من و راء ذلك ربحا.

وعلى العموم فالعطف تثيره الفضيلة واستحقاق كيفها اتفق كلما ظهر شخص لآخر بمظهر الشرف أو الشجاعة أو أى كيف من هذا القبيل كشأن المصارعين الذين ذكرتهم آنفا .

إ ع - لأن يعمل لهم أىشى، - هذا، فيايظهر، يناقض ماقبل آنفا مادام أن أرسطوكان يفترض أن المره بالعطف يكون مستعدا الى أن يخوض غمار الجلاد .

 <sup>\$ -</sup> تثيره الفضيلة - هذا أصل حق وشريف فان المر. لايشعر بالعطف على من يحتقرهم .

<sup>–</sup> الذين ذكرتهم آنفا – في أقل هذا الباب .

#### الباب السادس

فى الوفاق – أنه يقرب من الصداقة – لاينبغى أن يلتبس الوفاق بمطابقة الآراء – نتا بج الوفاق الباهرة فى الهـالك – أنه هو الصداقة المدنية – عواقب الشقاق الوخيمة – '' ايتيوقل'' و''پولينيس'' – الوفاق يقتضى دائما أناسا أخيارا – الاشرار هم أبدا فى شقاق بسبب أثرتهم التى لاقيد لها .

§ 1 — يظهر أن الوفاق أيضا فيه شيء من الصداقة ولذلك يلزم أن لا يلتبس بمطابقة الآراء لأن هده المطابقة يمكن أن تكون حتى بين أناس لا يعرف بعضهم بعضا . لا يمكن أن يقال على من اتحدت أفكارهم فى شيء بعينه إن بينهم وفاقا . ففي علم الفلك مثلا اذا تطابقت الآراء على مسائله فذلك لا يقتضى أقل محبة . وعلى ضد ذلك يقال على المالك إنها نتمتع بالوفاق متى كان الوفاق على المنافع العامة سائدا فيها . فيها يتحد الناس فى الرأى و يتعاور ن الجميع فى تنفيذ ذلك القرار المشترك . فيها . فيها يتحد الناس فى الرأى و يتعاور ن الجميع فى تنفيذ ذلك القرار المشترك . والوفاق اذن ينطبق دائما على افعال وعلى الحصوص الأفعال ذات الأهمية والتي يمكن أن تكون نافعة للحز بين على السواء أو نافعة لجميع المدنيين اذا كان الأمر بصدد مملكة كأ ن يجع الناس فيها مثلا على أن جميع الساطات يجب أن تكون بالانتخاب أو أنه يلزم محالفة اللقدمونيين أو أن وقيطاقوس " يجب أن تحصر بالانتخاب أو أنه يلزم محالفة اللقدمونيين أو أن وقيطاقوس " يجب أن تحصر

<sup>–</sup> الباب السادس – في الأدب الكبيرك ٢ ب ١٤ وفي الأدب الى أويديم ك ٧ ب ٧

<sup>§</sup> ١ - لايقتضى أقل محبة - التمييز فى لغتنا (الفرنسية) وفى اللاتينية أسهل منه فى اللغة الاغريقية لأن كلمة الوفاق تدل بذاتها على أن للقلب نصيبا فى هذه العاطفة ، أما فى اللغة الاغريقية فالأمر على ضد ذلك لأن النفسير الاشتقاق يرجع الى معنى العقل أو الى الفطئة أكثر من رجوعه الى معنى الغلب ، ولذلك كان الالتباس فيها ممكنا .

٢ - دامًا على أفعال - هذه المبادئ عينها قد فصلت في الأدب الكبير وفي الأدب إلى أويديم .

فيطاقوس – طاغية ميتيلين . راجع السياسة ك ٣ب٩ ف ٥ ص٧٧ ١ من ترجمتى الطبعة الثانية .

السلطة فى يده وأنه هو نفسه مع ذلك يقبلها . فمتى كان الأمر على ضدّ ذلك ورغب كل واحد من حزبى المملكة فى أن يستقل بالسلطة فهناك الشقاق كما هو بين خُطَّاب الفينيقيات . لأنه لا يكفى فى تحقيق الوفاق أن يتحد الحزبان نظرا فى موضوع بعينه أياكان ، بل لا بد فوق ذلك أن يحسّا إحساسا واحدا بعينه فى الظروف بعينها ومثال ذلك أن يتوافق الشعب والطبقات العليا على إعطاء السلطة للأكفاء من أهل المدينة لانه بذلك يحصل كل واحد على ما يبتغى ، الوفاق مفهوما على هدذا النحو يصير بوجه ما صداقة مدنية كما قد قات ، لأنه حينئذ ينصبّ على المنافع العامة وعلى جميع حاجات الحياة الاجتماعية .

<sup>-</sup> نُحطًّاب الفينيقيات - وهما '' إيتيوقل '' '' و پولينيس'' ومعلوم أن موضوع القصة المعنونة بهذا الاسم هو البغض والقتال بين ابنى '' أوديب'' وعنوان الرواية يجى. من أن نسا. فينيقيات هنّ اللواتى كنّ في مئة فى '' دلفوس'' يؤلفن جوقة المرنمات . وهذه القصة من أشد قصص أور يفيد تأثيرا .

٣ - كما فى أوريف - معروفأن ظاهرة المد والجزرواضحة جدا فى "أوريف" بين" أوبى"
 و" بيوثيا" و يكاد يكون هذا الموضع هو الوحيد فى البحر الأبيض المتوسط حيث هذه الظاهرة محسوسة
 عدا .

إلا أن يكون فى لحظات قصيرة جدا كما أنهم لا يستطيعون أن يكونوا أصدقاء زمانا طويلا . لانهم يرغبون فى نصيب مبالغ فيه فى المنافع و يأخذون أقل ما يستطيعون فى المتاعب والنفقات العامة . ولماكان كل واحد منهم لا يريد إلا المنافع لذاته تلصص على جاره ووقف فى وجهه و باعتبار أن المنفعة العامة لاتهم أحدا فلا تلبث أن يضحى بها . وحينئذ يقعون فى الشقاق اذ يحاولون أن يكره بعضهم بعضا على رعاية العدل دون أن يريد أحدهم أن يلتزم تطبيقه على نفسه .

إلى ال أن يكون فى لحظات قصيرة جدا – ملاحظة محكمة على رغم ظواهرها • وان أرسطو للدعمها بحجج تؤيدها تجربة الحياة •

# الباب السابع

فى النعم - المنعم يُحِب على العموم أكثر من المنعم عليه - الايضاحات الباطلة لهذا الفعل الغريب - المقارنة الديون - "ا ييشارم" - ايضاح أرسطوطاليس الخاص - حب الفنانين لصنعتهم حب الشعراء لأشعارهم - المنعم عليــه هو بوجه ما صنيعة المنعم - اللذة الفاعلة أعلى من اللذة المنفعلة - يَنْم المر، بحا يصنع من الخير - المر، يزيد حبه لما كلفه من التعب - حنو الأم البليغ على أولادها .

§ ١ — يظهر على المنعمين على وجه العموم أنهم يحبون من أحسنوا إليهم أكثر مما يحب أولئك الذين قبلوا العرف من أسدوه إليهم . هذا الفارق تظهر عليه الخالفة لكل معقول، لذلك بحث فى أسبابه . فالرأى الاكثر شيوعا هوأن الاخيرين بوجه ما مدينون والاقرلين هم دائنون . حينئذ كما أنه فى شأن الديون قد يتمنى المدينون مع الارتياح أن من أقرضوهم لن يكونوا بعد . وأن المقرضين على ضد ذلك يذهبون إلى حد أن يشغلوا أنفسهم مع العناية بأمر مدينيهم ، كذلك أيضا أولئك الذين أسدوا معروفا يودون لو يعيش مدينوهم بهذا المعروف حتى يعرفوا لهم الجميل يوما على المعروف الذي قبلوه ، فى حين أن الآخرين قليلا ما يفكرون فيا يجب عليهم لهم من المقابل ، وقد لا يفوت "إيبيشارم" أن يقول إن أولئك الذين يعبرون هذا

الباب السابع - فى الأدب الكبيرك ٢ ب ١٣ وفى الأدب الى أو يديم ك ٧ ب ٨

إ ١ - يظهر على المنعمين على وجه العموم - بهذا العموم يظهر أن ملاحظة أرسطو حقيقية . وان الاعتراف بالجميل شيء نادر .

يعرفوا لهم الجميل يوما - هــذا السبب ليس هو الحسن وان أرسطو سيبدى أسبابا أحسن منه فيا
 يلى ، فان من غير العادى أن يسدى المرء معروفا الى الناس وهو يحسب لذلك حسابا لمنفعته الشخصية ،
 بل الغالب أن يسدى هذا المعروف بدافع العطف وطيبة القلب ،

 <sup>- &</sup>quot;أيبيشارم" - لا يعرف فيا خلا هذا الموضع حكم ايبشارم هذا . وربما كان مجرّد أسلوب جملة ينتقده أرسطو على هذا الشاعر .

التعبير و يأخذون الامر من جهته السيئة ، ولكنه مطابق للضعف الانسانى لان الناس فى العادة قلما يدّكرون النعم و يؤثرون أن يقبلوا المعروف على أن يصنعوه .

§ ٢ — أما أنا فيظهر لى أن العلة هنا أدخل فى باب الطبيعى وأنها ليس بينها وبين ما يجرى فى شأن الديون أقل رابطة . بديا ليس بالدائنين أدنى محبة لمدينيهم ، فاذا رغبوا فى أن يروهم قادرين على عملهم فذلك فى رقبة السداد الذى ينتظرونه . ولكن على ضد ذلك أولئك الذين أسدوا المعروف يحبون و يعزون مدينيهم به ولو كان هؤلاء لا ينفعونهم شيئا فى الحال وليسوا على أن ينفعوا قادرين . § ٣ — هذا هو بالضبط ذلك الإحساس عينه الذى يحسمه الفة أنون نحو صنعاتهم . فليس ولا واحد منهم لا يحب صنيع يده الخاص أكثر من أن يحبه صنيعه إن اتفق أنه انتعش وحيى . هذه المشاهدة بارزة على الخصوص فى الشعراء ، فإنهم يفتنون بمؤلفاتهم الحاصة ويعزونها كما لوكانت أولادهم . § ٤ — هذا هو بالضبط حال المنعمين . فان الشخص الذى أنعموا عليه هو صنيعتهم فهم يحبونه أكثر من أن يحب الصنيعة من الشخص الذى أنعموا عليه هو صنيعتهم فهم يحبونه أكثر من أن يحب الصنيعة من اصطنعه . والعلة فى ذلك بسيطة . ذلك بأرب الحياة أى الكون بالنسبة لكل من يتمتع به شيء أفضل من سائر الأشياء ، شيء عزيز جدا . ونحن لاكون لنا إلا

٢ - أدخل فى باب الطبيعى - لأرسطو الحق كله فى ذلك . فان المرء يفعل عادة فى هذه الأحوال بدافع الطبع و بلا ترق .

٣ - الفنانون نحو صنعاتهم - إيضاح ليس بديعا فقط بل هو غاية في المتانة .

بارزة على الخصوص فى الشعراء \_ لأن مؤلفاتهم صوغ الكلام والأشعار .

إلى عند المنعمين – ربم كان الايضاح دقيقا بعض الشي. ولكنه حق . فان رؤية المدين بالمعروف أو ذكراه تذكرك العمل الصالح الذي أتيته فترضي عن نفسك بمناسبته وتحبه إذ تحب نفسك .

بالعمل أي من حيث إننا نعيش ونعمل . فمن يُخلق خلقا فهو على وجه ما كائن بعمله ذاته . فهو يحب إذن صنيعه لأنه يحب أيضا أن يكون ، وهذا إحساس طبيعي جدا . لان ماليس هو إلا بالقوّة يظهره الصنيع و يجعله بالفعل . ﴿ ٥ — زد على هــذا فما يتعلق بالفعل أنب فيه شيئا من النبيل والجميــل بالنسبة للنعم بحيث إنه يتمتع به في موضوع هذا الفعل. لكنه في الوقت عينه لا شيء من الجميل، بالنسبة للنعم عليه، فيمن يسدى إليه المعروف. وليس فيه على الاكثر إلا النافع أى ما هو أقل قبولا عند النفس بكثير وأقل استحقاقا لأن يُحَب. ﴿ج - - إنما الفعل الحاليّ هوالذي يجعل لنا لذة، وفي المستقبل إنمـا هو الرجاء، وفي المـاضي انما هو الذكرى . لكن اللذة الأكثر حدّة بلا معارضة هي العمل هي الحالي الذي هو بلا شك حقيق كذلك بأن يحبه المرء. وعلى هذا إذن فالصنيع يبقى بالنِسبة لمن اصطنعه لأن الجميل باق، في حين أن النافع عما قريب زائل بالنسبة لمن قبل النعمة . وذكرى الأشياء الجميلة التي يصنعها المرء مستطابة جدا . ولكن ذكرى الأشياء النافعة التي استفاد المرء منها قد لا تكون البتة وقد تكون ولكن على قدر قليل بلا شك . ذلك بأن المرء إنما يرغب فى الاشياء بانتظارها والرجاء فيهاولكن الحب يكاد يكون فعلا وانتاجا، فكون المرء محبو باليس الا احتمالا وقبولاً . وبالنتيجة فالحب والنتائج التي يستتبعها تكون من جهة من هم أفعل أثراً . ﴿ ٧ — يلزم أن يلاحظ فوق ذلك أن الانسان يتعلق دائمًا أكثر بمــاكلفه عناء . وعلى هذا مثلا أولئك الذير\_ قدكسبوا ثروتهم بأيديهم يقدرونها

<sup>§</sup> ه – زد على هذا – هذا السبب الجديد هو أقطع فى التدليل •

إنما الفعل الحالى - زدت الكلمة الثانية وصفا مفسرا للا ولى ٠

٧ - يلزم أن يلاحظ فوق ذلك - هذا السبب الأخير ولو أنه أدق من سوابقه إلا أنه ليس أقل منها في صحته ومطابقته للواقع .

قدرها أكثر من أولئك الذين تلقوها بالإرث، وقبول نعمة شيء بالبديهية لا يستدعى البتة مجهودا شاقا في حين أن إسداءها يكلف في الغالب مجهودا كبيرا . من أجل ذلك كان حب الوالدات لأولادهن أزيد : فان اشتراكهن في النسل قد كان من المشقة بمكان و إنهن ليعلمن حق العلم أن أولادهن ملك لهن ، وهذا بلا شك هو أيضا احساس المنعمين نحو المنعم عليهم ،

حب الوالدات لأولادهق أزيد – ملاحظة حقة جدا يمكن تحقيقها بما يصيب العائلات من
 المصائب القاسية التي تقع عليها غالب الأحيان

<sup>-</sup> يعلمن حتى العلم - ليست هذه الاحالة استثنائية ، فان الجارى فى العادة على الأكثر هو أن الأبوة ليست محللا للشك ، والحق هو أن الأمهات قد أصابهن من الألم أكثر بكثير سواء أكان ذلك فى الحمل والوضع أم بعد الولادة ، و إن صنوف العناية التى يقمن بها فى سنينا الأولى تأخذهن بالتعلق بنا أكثر من الولادة نفسها .

## الباب الثامن

فى الأثرة أو حب الذات – الشرير لا يفكر إلا فى نفسه – الخير لا يفكر البتة الافى أن يحسن الفعل بصرف النظر عن منفعته الخاصة – السفسطة لتبرير الأثرة – يلزم التفصيل فيا يعنى بهذه الكلمة – الأثرة المذمومة والعامية – الأثرة التى تتحصر فى أن يكون المرء أفضل وأثره من جميع الناس هى ممدوحة جدّا – إخلاص المرء لأصدقائه ولوطه – إحتقار الثروة – الشهوة الغالية فى الخير وفى المجد .

§ 1 — لقد وضعوا مسئلة العلم بما اذا كان يصح أن يحب الانسان نفسه إيثارا لها على بقية الأغيار . أم اذا كان الأحسن هو حب الغير . لأنه يلام عادة أولئك الذين يغلون فى حب أنفسهم ويسمون أنانيين كأنما يراد إخجالهم من هذا الافراط . والواقع أن الشرير لا يظهر أنه يعمل البتة إلا موجها عمله نحو ذاته وحده . وكلما فسد اشتدت هذه الرذيلة فى نفسه . كذلك يعاب عليه أنه لا يعمل عملا أياكان خارجا عما يمسه شخصيا وعلى ضدّ ذلك الرجل الصالح لا يعمل إلا للخير ، وكلما زاد صلاحه قصر عمله على الفعل للخير فهو نسّاء لمنفعته الخاصة فى جانب منفعة صديقه .

٢ - لكنه يجاب على ذلك: أن الواقعيات تناقض كل هذه النظريات

<sup>-</sup> الباب الثامن - في الأدب الكبيرك ٢ ب ه ١ وفي الأدب الى أويديم ك ٧ ب ٦

إ ١ – لقد وضعوا مسئلة العلم – ليس هنا البتة تخلص وسهولة انتقال بين هــذا الموضوع الجديد والموضوعات التي تقدّمته .

أم اذا كان الأحسن هوحب الغير – يرى من ذلك أن الفلسفة منذ زمان طويل قد كانت أحست
 حب القريب .

الشرير – إذن فحب الذات والرذيلة شيء واحد .

في جانب منفعة صديقه - في هذا تضييق لدائرة الحب وفعل الخير إلى حد لا ينبغى • و إن المبدأ الذي يضعه أرسطو نفسه يذهب الى أبعد من ذلك بكثير •

٢ - لكنه يجاب على ذلك -- ان ما يلى هو اعتراض سيبطله أرسطو فيا بعـــد . وقد رأيت واجبا
 على أن أضبط العبارة ضبطا شافيا لم يكن فى نص المتن .

الخاصة بالأثرة وهذا ليس صعب الفهم ، على هذا فمحل اتفاق أنه يجب عليك أن تحب ذلك الذي هو أحسن صديق هو ذلك الذي يريد باخلاص خيرصديقه لأجل هذا الصديق نفسه حتى ولو لم يعلم ذلك أحد في الدنيا ، وتلك على الخصوص هي الشروط التي يجب على المرء أن يقوم بها نحو ذاته كها يجب عليه أن يقوم في هذا الصدد بجيع الشروط الأخرى التي يحدون بها عادة الصديق الحق ، لاننا قد قررنا أن جميع إحساسات الصداقة تبدأ أولا من الفرد لأجل أن تنتشر منه في الآخرين ، والأمثال نفسها متفقة معنا هنا و يمكنني أن أو رد منها : " روح واحد بين الاصدقاء كل شيء مشاع ب الصداقة هي المساواة ب الركبة أقرب من الساق ، " كل هذه التعابير توضع على الخصوص علاقات الشخص مع نفسه ، الساق ، " كل هذه التعابير توضع على الخصوص علاقات الشخص مع نفسه ، على هذا حينئذ يكون الشخص هو صديق نفسه وأشد صداقة لها منه لأي كان ، ونفسه على الخصوص هي التي يجب عليه أن يجبها .

من بين هذين الحلين المختلفين يُتساءل بحق عما هو الحل الذى يجب اتباعه متى كانت الثقة بهما متساوية .

<sup>–</sup> قد قررنا – راجع ب ۽ ف ١

 <sup>-</sup> تبــدا أقرلا من الفرد - بمعنى أنه يلزم أن الفرد يمكنه بديا أن يحب نفســه ويحترمها لبكى يستطيع أن يحب الأغيار .

والأمثال - إن أرسطو يعلق على العموم كثيرا من الأهمية بالامثال . ويلذ له أن ينخذها حجة .
 فأنها عنده "وحكمة الام".

<sup>–</sup> من بين هذين الحلين المختلفين – وسيأخذ أرسطو بأولهما وهو الذي يدعو الى التنزه عن الغرض

<sup>-</sup> الثقة بهما متساوية - في هذا غلو، فإن العقل يدفعنا الى حب الغير أكثر من حب الذات. يلزم المر أن يحب نفسه الى حد ما . ولكن أن يقنع المر، نفسه بأنه يلزمه أن يحب نفسه ليس غير أو حتى أكثر من عداه فذلك لا يأتى إلا بواسطة السفسطة .

٣ ٩ – ربما يكفى تقسيم هـذه التحقيقات وتبيين النصيب الذى يحويه كل منها من الحق ونوع الحق . فاذا نحن وضحنا ما ذا يعنى بالأنانية على المعنيين اللذين تحمل عليهما هذه الكلمة ، وضح لنا وجه الصواب فى هذه المسئلة .

§ ع – فمن جهة حينا يراد جعل هـذا اللفظ لفظ تو بيخ وشتم يسمى أنانيين أولئك الذين يختصون أنفسهم بأحسن نصيب فى الأموال وفى الكرامات وفى اللذات البدنية . لأن العامى له فى كل ذلك أشد الرغبات . ولما أن الناس سرعان ما يُقبلون على هـذه الخيرات التى يعتقدونها أنفس الخيرات كانت هذه الخيرات محـل أشد المنازعات ، والناس الذين يتنازعونها بهـذه الحدة لا يفكرون إلا فى ارضاء رغباتهم وشهواتهم وعلى العموم الجزء غير العاقل من أر واحهم ، كذلك يسلك عامى الناس وتكون تسمية و الأنانيين "آتية من أخلاق العامى التى هى مدعاة للا سف ، فيكون إذن حقا أن تلام الأثرة مجولة على هذا المعنى .

§ ٥ – لا يمكن أن ينكر أن اسم الأنانيين يطلق غالب الاحيان على الناس الذين يبشمون من جميع هذه الاستمتاعات الدنيئة ولايفكرون إلا فى أنفسهم . لكن اذاكان انسان لا يبحث البتة إلا على اتباع طريق العدل أكثر من أى شيء كان ويتعاطى الحكة أو أية فضيلة أخرى على درجة قصوى ، و بالاختصار لايختص نفسه إلابالعمل الحكة أو أية فضيلة أخرى على درجة قصوى ، و بالاختصار لايختص نفسه إلابالعمل الحكة أو أية فضيلة أخرى على درجة قصوى ، و بالاختصار لايختص نفسه إلابالعمل المناسبة المنا

<sup>﴾</sup> ٣ – النصيب ... من الحق ونوع الحق – نهج حكيم جدا طالماً انتهجه أرسطوَ .

<sup>§</sup> ٤ – العاى ... أشد الرغبات – يرى أن الفيلسوف لم يأبه بكل هذه الخيرات الدنيا

إذا كان انسان – تمييز عميق وبسيط معا ، فان الأنانيــة تتميز على الخصوص بالفرص الذى
 يرمى اليه الشخص ، فاذا كان الفرض ساميا ، اذا كان الفرض شريفا وعظيا انعدمت الأنانيــة ، فيأخذ حب الذات من ثمّ اسما آخر

لوجه الخير فيكون من المستحيل أن يسمى أنانيا وأن يلام علىذلك . ٩٥ ـــ ومع ذلك فان ذاك الانسان هو، فيما يظهر، أشــد أثرة من الآخرين ما دام يسند اليهــا أحسن الأشياء وأجملها ولا يتمتع إلا بالجزء الأعلى لنفســــه بأن يطيع كل أوامر. مع الخضوع . وكما أن الجزء الأهم في المدينة يشبه أن يكون في السياسة هو المملكة نفسها أوهو، في نظم آخر من الاشياء، يعتبرأنه المؤلف للجموع بتمامه. كذلك أيضا بالنسبة للانسان . فإنه يجب على الخصوص أن يعتبر محبا لذاته ذلك الذي يحب في نفســـه ذلك المبـــدأ الحاكم ولا يبحث إلا على إرضائه . ولئن سمى معتـــدلا الانسان الذي يضبط نفسه وغير معتدل هــذا الذي لا يضبطها ؛ علىحسب ما يكون العقل حاكما أوغير حاكم فذلك بأن العقل، على ما يظهر، هو على الدوام متحد مع الشخص نفسه. ومن أجل ذلك أيضا تكون الأفعال التي يظهر أنها أكثر شخصية وأدخل في الإرادية هي تلك التي يأتيها المرء تحت تأثير عقله . ومن الواضح تمــاما أن هذا المبدأ الأعلى هو المقوّم الأصلى للشخص، وأن الانسان الخيّر يحبه إيثاراً له عما عداه . فيلزم إذن القول على هذا بأنه أشدّ الناس أنانية.ولكن على معنى يخالف المعنى الذي به يكون هذا الاسم شمّا جدّ المخالفة . هذه الأثرة الشريفة تعلو الأثرة العامية بمقدار ما تعلو العيشة على مقتضى العقل العيشة على مقتضى الشهوة، وكما تعلو الرغبة في الحير الرغبة فيما يظهر أنه نافع .

٩ - فيا يظهر أشــد أثرة - ربما تكون تسمية هـــذه القلوب الشريفة أنانية من باب الجواب على
 تعمق دقيق بنصق دقيق مثله .

<sup>-</sup> المقرّم الأصلى للشخص - راجع ما سبق ك ١ ب ٤ ف ٤

العيشة على مقتضى العقل – مبدأ أفلاطونى يكرره أرسطو · وعليه بفت الرواقية بعد ذلك كل مذهبا الأخلاق .

و حدها و يجهدون أنسهم في عمل الناس يُرحب بأولئك الذين لا يبحثون على العلو فوق أمثالهم إلا بتعاطى الحير و يمدحهم . فلوكان الناس جميعا لا يتراحمون إلا على الفضيلة وحدها و يجهدون أنفسهم في عمل ما هو الأجمل لرأت الطائفة كلها جميع حاجاتها مقضية ولوجد كل امرئ بخصوصه أكبر الحيرات عنده ما دام أن الفضيلة هي أنفس الحيرات . حينئذ قد يمكن الوصول الى هذه النتيجة المزدوجة : فمن جهة أنرجل الحير يجب أن يكون أنانيا لأنه بعمل الحير يكسب أيضا ربحا شخصيا عظيا ويُفضل في الوقت عينه على الآخرين . ومن جهة أخرى أن الشرير ليس أنانيا لأنه لا يزيد على أن يضر نفسه وقريبه باتباعه شهواته الرديئة . ١٩٨ و وبالتبع يكون عند الشرير خلف عميق بين ما يجب عليه أن يعمله و بين ما يعمله ، في حين أن الرجل الفاضل لا يعمل إلا ما يلزم عمله لأن كل عقل يختار دائما ما هو الأحسن له . ورجل الخير لا يطبع إلا الذكاء والعقل .

<sup>§ ∨ —</sup> الطائنة كلها — أو الجمعية ، ولقد آثرت الاحتفاظ بالكلمة نفسها التى استعملها أرسطو . ومع ذلك فن البين أن النظرية الاجتماعية تكون محلولة اذا كانت كما بينه أرسطو . فان الصلاح الكامل للا فراد يصير الحملومة معصومة من الزلل تقريبا . وهذا هو ما يبين أهميسة التربية التى تشكل الأشخاص الذين هم أهل المدينة في المستقبل . غيرأن الجمعيات الحاضرة لا تزال بعيدة جدّ البعد عن هذا المثل الأعلى اذا كانت قد أصبحت أقرب اليه من الجمعيات القديمة .

هذه النتيجة المزدوجة - ولو أن هذه النتائج من المشكلات إلا أنها صادقة اذا سلم بالمبادى. التي يطلها أرسطو.

<sup>§</sup> ۸ – خلف عمیق – راجع ما سبق ب ٤ ف ٩

<sup>-</sup> لأن كل عقل - يظهر ان أرسطو، من حيث لا يشمر، يحق نظرية أفلاطون وسقراط وهي أن الرذيلة هي داما مسببة على الجهل واذن تكون لا إرادية .

§ ٩ – وهذا لا يمنع من أن الرجل الفاضل يعمل كثيرا من الأشياء لأصدقائه ولوطنه ولو كلفه ذلك فقدان الحياة . انه يهمل أمر الأموال والكرامات وعلى جملة من القول كل هـــذه الخيرات التي يتنـــازع فيها العامة غير مستبق لنفسه إلا شرف عمل الخير. إنه يفضل كثيرا استمتاعا حادا ولو لم يدم إلا بعض لحظات على استمتاع بارد يبتى زمانا أطول . يؤثر أن يعيش في المجد سنة واحدة على أن يعيش في الخمول سنين عديدة . يؤثر عملا واحدا جميلا وعظما على طائفة من الأعمال العامية . ذلك هو بلا شك ما يدفع أولئك الرجال الكرام الى أن يضحوا بحياتهم عند ما يلزم . إنهم يستبقون لأنفسهم أشرف نصيب وأجمله وينزلون عن ثروتهم مع الارتياح اذا كان خرابهم يمكن أن يغني أصدقاءهم . فللصديق الثروة وأما هو فله الشرف وبذلك هو يختص نفسه بخير أعظم مائة مرة · § ١٠ — ومن باب أولى يكون شأنه كذلك بالنسبة للكرامات وللسلطان . فان رجل الخير يترك كل ذلك الى صديقه لأن هــذه النراهة هي وحدها في عينيه الجميلة والحديرة بالثناء . والواقع أن الناس لا يحطئون إذ يعتبرون فاضلا ذلك الذي يختار الشرف والخبر على سائر ما عداهمًا . بل قد يذهب رجل الخير الى حدّ أن يترك لصديقه مجد الاقدام على الفعل . وإن من

٩ ٩ - وهذا لا يمنع - تصوير شريف للرجل البطل •

بعيش في المجد سنة واحدة - هذا هو °° أشيل " هوميروس · راجع في الإلياذة ( اللمن ٩ البيت
 ١٠ وما بعده ) ما يقوله البطل عن نفسه وعن أمه ·

١٠١ - الى صديقه - بل للاغيار أيضا مادام أن هذه ليست هي الخيرات التي يبغيا .

بترك لصديقه مجد الاقدام على الفعل جداً تنزه رقيق ونا در . ومن غير الممكن أن تذهب الصداقة
 الى أكثر من هذا الحد متى كان الشيء المتروك مهما جدا .

الأحوال ما فيــه قد يكون أجمل بالمرء أن يجعل صــديقه يفعل شيئا من ان يباشره هو بالذات .

§ 11 — وعلى هذا حينئذ فى جميع الأعمال الممدوحة يظهر أن الرجل الفاضل يأخذ لنفسه النصيب الأوفى مر الخير . وإنى أكرر أنه هكذا يلزم المرء أن يعرف أن يكون أنانيا كما يكون أنانيا

<sup>§ -</sup> ١١ أن يعرف أن يكون أنانيا – قاعدة عجيبة ولكنها لا تشمل إلا أنفسا نادرة ·

## الباب التاسع

هل بالمره حاجة الى الأصدقاه وهو فى السعادة ؟ – أدلة على وجوه مختلفة – هل المره فى الشقاء أشدّ حاجة الى الأصدقاء منه فى السعادة؟ الرجل السعيد لا يستطيع العزلة ، و إن به حاجة الى أن يعمل الخير لأصدقائه وأن يرى أعمالهم الفاضلة – \*\* الاستشهاد بتيو غنيس '' – إن من الفضيلة التأمل فى الأعمال الفاضلة – أن يحس المره أنه يعمل و يعيش فى أصحابه ، تلك هى لذة قوية ، و إس المره لا يدركها إلا فى الخلطة التامة – الرجل السعيد يجب أن يكون له أصدقاء فضلاء مثله .

§ 1 — يرفعون أيضا مسألة أخرى و يتساءلون عمى إذاكان بالمرء وهو سعيد حاجة الى الأصدقاء أم أنه لا حاجة به اليهم . والواقع أنه يقال : ما حاجة الناس السعداء على الاطلاق والمستقلين الى الصداقة مادام أن لهم كل الخيرات وأنهم لا كتفائهم بأنفسهم ليس لهم بعد من حاجة يسدونها . في حين أن الصديق الذي هو لنا كأنفسنا يجب أن يؤتينا ما لا نستطيع أن نحصله بأنفسنا . وتلك كانت فكرة الشاعر إذ قال

#### و إذاكان الله في عونك فما حاجتك بالأصدقاء "

ومن جهة أخرى متى حُبى المرء السعيد جميع الخيرات فمن السخف الصريح أن لا يحبى الأصدقاء لأن هذا، فيا يظهر، أنفس الخيرات الخارجية. أزيد على هذا أنه اذا كانت الصداقة تنحصر في اسداء صنوف المعروف أكثر منها في قبولها

<sup>–</sup> الباب الناسع – فى الأدب الكبيرك ٤ ب ١٧ وفى الأدب الى أويديم ك ٧ ب ١٢

إ - يرفعون أيضا مدألة أخرى - دون أن تكون هذه المدألة دقيقة كبعض المسائل السابقة فانها ،
 فيا يظهر ، ليست محيرة كثيرا ، بل القلب يجيب عليها فورا كما يجيب عليها الفيلسوف بعد مناقشة طو يلة .

الشاعر – هو " أوريفيد" في مأساة " أوريست " البيت ٦٦٧ من طبعة فيرمين ديدو .

وكان نشر المرء البرحواليه هو خاصة الفضيلة والرجل الفاضل وكان أولى بالمرء أن يبر بأصدقائه من أن يبر بالأجانب فينتج من هذا أن يكون رجل الخير في حاجة الى الناس الذين يمكن أن يتقبلوا معروفه ، من أجل ذلك يتساءلون أيضا عما اذاكان الموء في أي الحالين أحوج الى الأصدقاء أبى السعادة أم في الشقاء ، لأنه اذاكان الانسان في الشقاء محتاجا الى الناس الذين يساعدونه فان الانسان السعيد لاحاجة به الى الناس الذبن يسدى اليهم المعروف ، ﴿ ٢ — وعندى أن من السخف جعل الرجل السعيد منفردا بمعزل عن سائر الناس من ذا الذي يريد أن يملك جميع خيرات الدنيا على شريطة أن لا يستعملها فيها الا لنفسه وحده ؟ الانسان موجود اجتماعي وقد جعلته الطبيعة ليعيش مع أمثاله وهذا القانون ينطبق أيضا على الإنسان السعيد . لأن لديه كل الخيرات التي يمكن أن تؤتيها الطبيعة ، ولماكان من البديهي أن الأولى بالمرء أن يعيش مع الأصدقاء والناس المتازين من أن يعيش مع الأجانب أو مع العامى كان الرجل السعيد في حاجة الى الأصدقاء بالضرورة .

٣ = حينئذ ما معنى الرأى الأول الذى ذكرناه؟ وكيف يكون فيه شيء من الحق ؟ ألأن العامة يرون أن الأصدقاء أناس نافعون ؟ وأنه من أجل ذلك
 لا حاجة بالانسان السعيد الى كل هذه المساعدات مادام المفروض أن لديه جميع

من أجل ذلك يتساءلون أيضا -- مسألة أهم من الأخرى ٠

<sup>§</sup> ۲ – الانسان موجود اجتاعی – راجع السياسة ك ۱ ب ۱ ف ۹ إن أرسطو من بين جميع الفلاسفة القدماء هو الذى ألح في هــذا المبدأ الأساسى الذى نازع فيــه " هو بس " فيا بعد على رغم تعاليم العقل وتعاليم المسيحية .

وتعاليم المسيحية .

٣ - الذى ذكرناه - فى أول هذا الباب .

الخيرات؟ بل لا يدري ماذا يصنع بالأصدقاء و برفقاء اللذة أو بالأقل لا يكون له بهم إلا حاجة ضئيلة مادامت حياته، لأنها ملائمة كمال الملاءمة، في غني عن جميعاللذات التي يجلبها الأغيار . فان لم يكن به حاجة الى أصدقاء من هــذا القبيل فذلك لأنه حقاً لا حاجة له بأصدقاء من أي قبيل كان . ﴿ ﴾ ح لكن هذا التدليل ربم لا يكون صحيحاً . فقد قيل في أوّل هذا المؤلف إن السعادة هي نوع من الفعل، ومن المفهوم بلا عاء أن الفعل يأتى ويقع على التوالى ، غير أنه بوجه ما لا يوجد على حالة خاصــة للانسان . فاذا كانت الســعادة تنحصر في أن يعيش المرء و يفعل ــ ففعل رجل الخـير طيب ومقبول في ذاته كما قد بينته فيما سلف . ﴿ هِ \_ وفوق ذلك فان ما هو خاص بنا ومألوف لنا يؤتينا دائما أحلى الاحساسات وإننا نستطيع أن نرى الأغيار ونلاحظ أفعالهم أكثر من أننا نستطيع أن نلاحظ أفعالنا ونرى أنفسنا، وبالنتيجة أفعال الناس الفضلاء متى كانوا أصدقاء يجب أن تكون مقبولة جدّ القبول لدى القلوب الشريفة مادام الصديقان حينئذ يذوقان التمتع الذي هو أكثر ملاءمة لطبعهما . أولئك إذن هم الأصدقاء الذين يحتاج اليهم الرجل السميد مادام أنه يريد أن يشهد الأعمال الجميلة والمسألوفة لدى طبعه الخاص . وتلك هي أعمال الرجل الفاضل متى كان صديقا .

٩ - ومن جهة أخرى يقبلون أن الرجل السعيد يحب أن يعيش عيشة

<sup>§</sup> ٤ - في أوّل هذا المؤاف - ك ١ ب ٦ ف ٨

<sup>-</sup> كما قد بينته فيما سلف – المرجع ذاته ٠

<sup>§</sup> ٥ – وفوق ذلك فان ما هو خاص بنا – هــذا الايضاح حق وإن كان دقيقا ، فان المره يحس بعدة الخير الذي يفعله هو الى حدّ أنه لا حاجة به للتأمل فيه و يتعرّف وقعه عند الغير ، والحق هو أن الانسان يحب أن يرى أصدقاء يفعلون الخير و يفرح لذلك و يزيده هذا العمل اعتدادا بهم واحتراما لهم ،

مقبولة ولكن الحياة ثقيلة على المعتزل . ليس من السمل على المرء أن يعمل على الدوام بنفسه وحده . بل أروح من هــذا أن يعمل بالأغيار وللأغيار، فاذا العملُ الذي هو الى هذا القدر مقبول بذاته يصير أكثر استمرارا وهذا هو مايجب أن يطلبه الرجل السعيد. الرجل الفاضل من حيث هو فاضل يلتذُّ بأعمال الفضيلة و يكره خطايا الرذيلة، أشبه بالموسيقار الذي يرتاح للنغات الجميلة وتغيظه الرديثة. ﴿٧ – على أن مر. \_ طرق المرون على الفضيلة أن يعيش المرء مع ناس أخياركما نبـــه اليه وو تيوغنيس ". ولو اعتبرنا الأمر على وجه أدخل في الطبيعي لكان من الواضح أن الصديق الفاضل هو النخبة الطبيعية التي ينتخبها الانسان الفاضل حتما . أكرر أن ذلك هو لأن ماهو طبب بطبعه هو طبب ومقبول لدى الرجل الفاضل . والحياة لتعين في الحيوانات بمـــا لديها من ملكة الحس أوقوته . وفي الانسان لتعين بملكة الحس وبملكة التفكر معا . لكن القوّة تنتهي دائمًا بالفعل . والمهـــم هو في الفعل . حينئذ يظهرأن الحياة تنحصر أصلا فيالاحساس أو التفكير. والحياة هي في ذاتهاشيء طيب ومقبول . لأنها شيء محدود ومعين وكل ماهو معين هومن طبيعة الخير . وفوق ذك ماهو طيب بطبعه هو أيضا طيب بالنسبة للانسان الفاضل . ومن أجل ذلك يمكن أن يقال إن هذا يجب أن يطيب على السواء لسائر الناس · { ٨ – غير أنه

٦ ﴿ عَلَى الْمُعْزَلَ – دليل فى غاية القرّة ، فان العزلة ضدّ الطبع الاجتماعى للانسان .

أدخل في الطبيعي ... الطبيعية - هذا التكرير هو في المتن .

أكرر – راجع ماسبق فى هذا الباب ف ه و فى ك ٣ ب ه ف ه

من ملكة الحس – راجع كتاب الروح ك ٢ ب ٥ وما بعده ص ١٩٨ من ترجمتي ٠

لسائر الناس – لأن الفضيلة والانسان الفاضل بمكن أن ينخذا مقياسا لسائر ما عداهما • واجع ما سبق ك ٣ ب ٥ ف ٥

لا ينبغي أن يُتخذ هنا مثلا حياة رديئة وفاســدة ولا حياة قضيت في الآلام . لأن حياة كهذه هي غيرمحدّدة كالعناصر التي ألفتها سواء بسواء . وهــــذا سيفهم بأجل من ذلك فيما سنقوله بعد على الألم . ﴿ ﴾ صنفول مرة أخرى إن الحياة وحدها هى طيبة ومقبولة . وما يثبت ذلك هو أن كل الناس يجد فيها محاسن وعلى الأخص الناس الفضلاء والمحظوظون . لأن الحياة أكثر ماتكون مرغو با فيها لديهم ، وعيشتهم هي أسعد عيشة بلا نزاع الكنّ من يرى يحس أنه يرى ، ومن يسمع يحس أنه يسمع ، ومن يمشي يحس أنه تمشي، وكذلك الحال في سائر الحالات . إن فينا شيئا يحس فعلنا الخاص بحيث إننا نستطيع أن نحس أننا نحس وأن نفكر أننا نفكر . لكن أن نحس أننا نحس أو أن نحس أننا نفكر هو الاحساس بأننا كائنون مادام أننا قد رأىنا أن الكون إنما هو إحساس أو تفكير . ولأن يحس المرء أنه يحيا فذلك أحد الأشياء المقبولة ف ذاتها، لأن الحياة هي بالطبع طيبة. وأن يحس المرء في نفسه الخير الذي يملكه هو نفسه تلك لذة حقة . وعلى هذا تكون الحياة عزيزة على كل الناس لكن بالأخص على أهل الخير لأن الحياة بالنسبة لهم خير ولذة في آن واحد . وبهذا وحده أنهــم يشعرون بالخير لذاته ويجدون من ذلك لذة عميقة . ﴿ ١٠ – لكن ما هو الانسان

 <sup>﴿ ﴿ ﴿</sup> عَرْجَةُ مَا لَا نَهُ عَكُنُ أَنْ يُوجِهُ أَلْفُ وَجِهُ لَكُونَ المَرْ شَقَياً وَلَكُنَّهُ لَا يُوجِهُ إِلَا وَجِهُ وَاحْدُ
 لكونه سميدا .

بعد على الألم – راجع ماسيجى، ك ١٠

٩ ٩ - الحياة وحدها - هذه المعانى بأعيانها قد ذكرت فى السياسة ك٣ ب ٤ ف٣ ص١٤٣ من ترجمتى الطبعة النانية .

قد رأينا - راجع ماسبق ف ٧ هــذه هي الكيفية المثلي لتقدير الحياة ولايمكن أن يقال الآن خيرمنها .

الفاضل تلقاء نفسه هو أيضا تلقاء صديقه ما دام أن صديقه ليس إلا نفسه مكررة. إذن بقدر ما يحب كل امرئ وجوده الخاص ويتمناه يتمني وجود صديقه، لكننا قلنا إنه اذا أحب المرء الكون فذلك لأنه يحس أن الكون الذي هو فينا هو طيب . وهــذا الاحساس هو في ذاته مملوء بالحلاوة . يلزم حبنئذ أيضا الشعور بوجود الصديق وبكونه . وهذا ليس ممكنا إلا اذاكان يعيش معه واذاكان نساجله في هذا الاجتماع الأقوال والأفكار . هذا هو في الحق ما يمكن أن تسمى بين الناس العيشة المشتركة . وهذا لا على مثال الحبوانات أنها مربوطة في مرعى واحد لاغير. حينه ذا كان الكون هو في ذاته شيئا مرغوبا فيه بالنسبة للرجل المحدود لأن الكون طيب بالطبع وفوق ذلك مقبول فينتج من ذلك أن كون الصديق خير تقريبا في الحالة بعينها، أعنى أن الصديق هو بالبديهية خير يجب أن يُرغب فيه . ومايرغب فيه المرء لنفسه يلزمه بلوغ حيازته حيازة حقيقية وإلاكانت السعادة في هذه النقطة غر تامة . حينئذ فالخلاصة أن الانسان ليكون سعيدا على الاطلاق يجب أن يكون له أصدقاء فضلاء .

<sup>§</sup> ۱۰ – قلنا – فيا سبق ف ه

<sup>--</sup> أن الكون الذي هو فينا - هذا يشبه أن يكون تنبؤا بالاعتقادات المسيحية على أن أرسطو كان يجد كل هذه المبادئ في نظر يات أستاذه .

حيثة فالخلاصة - يمكنأن يظنأن السبيل الى هذه النتيجة كان طو يلا بعض الشيء ولكن النتيجة فضلى الى حد أن ثمن الوصول الها ليس غاليا .

## الباب العاشر

فى عدد الأصدقاء – يجب أن يكون العدد قليلا بالنسبة لأصدقاء المنفعة ، لأنه لا يمكن اسداء العرف الهم جميعا ، وبالنسبة للا مسدقاء بالفضيلة لا ينبغى إلا بمقدار ما يمكن أن يحبهم المره محبة خالصة فعددهم يجب أن يكون محصورا جدّا – العشق الذى هو إفراط فى المحبة لا يكون إلا لشخص واحد – الصداقات المشهورة ليست أبدا إلا بين اثنين ، ولكن المره يمكن أن يحب عددا كبيرا من مواطنيه .

١ - هل ينبغى أن يتخذ الانسان أكبر عدد يستطيعه من الأصدقاء؟ أم هل
 الأمر فيا يظهر على حد ما قيل بحسن ذوق فى الضيافة :

" لا الضيوف العديدون ولا عدم الضيوف "

أن يكون الملائم كذلك في شأن الصداقة هو أن لا يكون المرء بلا أصدقاء ولا أن يكون ذا أصدقاء مبالغ في عددهم ؟ لا ح أن قولة الشاعر يظهر أنها تنطبق تماما على علاقات الصداقة التي لا تقوم إلا على المنفعة . فمن الصعب على المرء أن يدفع المقابل و يعترف بجيل جميع صنوف المعروف متى كان ما يسدّى اليه كثيرا . وقد لا تكفى الحياة بأسرها لهذا الغرض . إن أصدقاء أكثر عددا مما يلزم للحاجات العادية للحياة لا فائدة منهم . بل قد يصيرون عائقا للسعادة ، وإذن لا حاجة الى قدر من أصدقاء من هذا القبيل . أما الأصدقاء الذين يتخذون لغرض اللذة فيكفى منهم

<sup>-</sup> الباب العاشر - فى الأدب الكبيرك ٢ ب ١٥ و ١٨ وفى الادب الى أويديم ك ٧ و ١٢ ١ - فيل بحسر ذوق - '' هيز يود '' هو القائل هــذا البيت · '' الأعمال والأيام '' البيت ٣٣٣ .

إلى المراه و الم

القليل كما هو الحال بالنسبة للتوابل في الأطعمة . § ٣ – يبقي إذن الأصدقاء بالفضيلة هل ينبغي أكبر عدد منهم ؟ أم هل هناك أيضا حد لهذه الطائفة من الأصدقاء كما هو الأمر بالنسبة لعدد السكان في الملكة ؟ إنه لا يستطاع إنشاء مملكة بعشرة من السكان كما لا تنشأ مملكة بمائة ألف ، لا شك في أنى لا أريد أقول بامكان تحديد عدد ثابت بالضبط لأهالي المملكة ولكنه مجموع يخصر بين حدود معينة ، مثل هذا التقريب يكون في عدد الأصدقاء فانه محدود على السواء وهو ، إن شئت ، أكبر عدد من الأشخاص يمكن أن يعيش المرء و إياهم عيشة مشتركة ، لأن العيشة المشتركة هي العلامة الأكيدة للصداقة ، § ٤ – لكنه يُرى بلا عناء أن ليس ممكنا أن يعيش الانسان مع لفيف من الأشخاص وأن يقسم شخصه على هذا النحو ، زد على هذا أن جميع هؤلاء الأشخاص يجبأن يكونوا أصدقاء

<sup>-</sup> كما هو الحال بالنسبة للتوابل فى الاطعمة - قد تكون هـذه الاستعارة غير وافية . يريد ارسطوأن يقول إنه يلزم من اصدقاء اللذة قليل كما يلزم من التوابل قليل فى الاطعمة التى تؤكل. وهناك رواية أخرى فى بعض النسخ المطبوعة والنسخ المخطوطة يمكن أن تترجم هكذا: "و وهذا هو كالتوابل لزينتنا وملاذنا"، وقد ظهر لى أن هذا المعنى مترة بعض الشىء بالنسبة لأرسطو . لذلك آثرت المعنى الأول الذى هو أبسط .

أكبر عدد من الاشخاص – مازالت القاعدة واسعة الحدود ولكنها مع ذلك محدودة . فعلى حسب فاعليــــة الناس وأهليتهم للحبة يمكن أن يختلف عدد الاصدقا. دون أن يكون مع ذلك أبدا عظها .

إ ٤ – وأن يقسم شخصه على هذا النحو – لا أحد فى الحياة لم يصادف هذه الحيرة التي يشير اليها أرسطو .

زد على هذا أن جميع هؤلاء الاشخاص – سبب آخر قوى أيضا ولكن أقل من الاقل لانه نادروليس
 من الضرورى أن يكون جميع أصدقاء الشخص الواحد مرتبطين بعضهم ببعض

بعضهم لبعض ما دام أنه يلزم بعضهم أن يقضي أيامه مع البعض الآخر . وليست هذه بالحيرة الصغرى متى كثر عدد الأصدقاء . § ه — كذلك يكون من العسرجدًا مع أشخاص عديدين إلى هـ ذا القدر أن يستطيع المرء، لحسابه الخاص، مشاطرتهم الأفراح والأحزان . بل قد يتوقع المصادفات السيئــة فيجب على المرء أن يفرح مع واحد و يحزن مع آخر في آن واحد . حينئذ قد يكون من الحسن أن لا يطلب المرء أن يتخذ من الأصدقاء أكثر ما يمكن بل يطلب فقط عدد الأصدقاء الذين يمكن أن يعيش معهم عيشة إخلاص. لا يستطيع المرء أن يكون الصديق المخلص لعدد عظم من الأشخاص. وهذا هو السبب في أن العشق لا يمكن أن يتعلق بعدة في آن واحد. العشق هوكدرجة عليا وافراط للحبة وهو لايوجه إلا إلى شخص واحد أبدا .كذلك الاحساسات الشديدة الحدّة تتركز في بعض أشياء قليــلة العدد . ﴿ ٦ - الواقع يُظهر بجلاء أن الأمر هو كذلك. فان المرء لا يعقد صداقة حقة وحادّة مع كثيرين. ان جميع الصداقات التي يشاد بذكرها ويعجب من أمرها لم توجد البتة إلا بين شخصين . و إن الناس الذين لهم أصدقاء كثيرون والذين هم مخلصون للجميع يُعتبرون أنهم ليسوا أصدقاء لأحدما إلا أن يكون ذلك في علاقات الجمعية المدنية المحضة ، وانه ليقال عند الكلام عليهم إنهم أناس يطلبون أن يُرضوا الأغيار مدنيا وسياسيا . قد

٥ = مشاطرتهم الافراح -- سبب آخرليس أقل قوة .

<sup>-</sup> يمكن أن نعيش معهم عيشة إخلاص - هذه هي الصيغة النهائية وهي أيضا الأحق وان كانت صعبة التطبيق في الجمية ، فان قليلا من المحبات المخلصة الثابت أفضل من عدد عظيم من الصداقات التي لا يسع المرأن يرعاها على قدر الكفاية مهما صدق عزمه على ذلك .

<sup>-</sup> العشق ... إلى شخص واحد – هذا بالغ فى الحق غايته متى كان بين اثنين محتلفى الجنس ·

٦ - بین شخصین – " نیزیه و پیریئوس " " آشیل و بطرقل " " أورست و پیلاد "

يكون المرء صديقا لعدد كبير من الناس دون أن يبحث حتى على إرضائهم بأن يكون فقط رجلا خيّرا بكل قوة الكلمة ، لكن أن يكون صديق الناس لأنهم فضلاء وأن يحبهم لذواتهم فذلك إحساس لا يمكن أن يتجه الى كثير من الأشخاص ، بل قد يكون من الأفضل أن لا يوجد من هذا القبيل إلا القليل ،

بل قد یکون من الأفضل – حتی یستطیع القلب أن یهب نفسه تماما وحتی تنمی هذه المحبة المتبادلة
 فضیلة الصدیقین وتسیر بکلیهما نحو الکمال .

## الباب الحادي عشر

هل الأصدقا، ضرور يون أكثر فى السراء أم فى الضراء؟ أدلة فى كل مر الجهتين ؛ مجرّد حضور الأصدقا، وعطفهم يخفف ألمنا و يزكّى سعادتنا – عدم دعوة المر، أصدقا،ه الا بنحفظ اذاكان فى حال الحزن – الطلوع عليهم عند شدائدهم – تباطؤه عند ما يطلب اليهم خدمة لنفسه لكن لا يصرّ على رفض ذلك – الخلاصة .

§ 1 — مسئلة أخرى: هل المرء أحوج الى الأصدقاء فى الرخاء منه فى الشدة؟ إنه يطلب الأصدقاء فى الحالين، فإن التعساء فى حاجة الى المساعدة، والناس السعداء فى حاجة الى أن يقاسمهم الغير سعادتهم ويتقبل نعمهم، لأنهم يريدون أن يفعلوا الخير فيا حواليهم، الأصدقاء هم حقا ضرو ريون فى المصيبة، فعندها يلزم الأصدقاء النافعون، لكن أشرف من ذلك أن يكون المرء أصدقاء فى السراء، وفى هذه الحالة لا يطلب إلا أهل الاستحقاق والفضيلة، والأحسن، عند الخيار، أن يصنع المرء الخير لأشخاص من هذا القبيل وأن يقضى حياته معهم، § ٢ — حضور الأصدقاء وحده هو لذة فى الضراء، فإن الآلام تهون عندما تقاسم حملها قلوب مخلصة، وعلى هذا يمكن أن يُتساءل عما اذا كانت التسلية تجيء من أنهم يحملون عنا بوجه ما جزءا من الحمل، أم اذا كانوا دون أن ينقصوا شيئا من الحمل الذي يرهقنا فإن حضورهم

الباب الحادى عشر - فى الأدب الكبيرك ٢ ب ١٧ ، وفى الأدب الى أو يديم ك ٧ ب ١٢
 ١ - مسئلة أخرى - رابطة الاتصال ليست كافية ، ولكن أرسطو لا يعنى على العموم بهـــا أكثر من هذا القدر .

<sup>-</sup> ويتقبل نعمهم - ربما تكون هذه العبارة ليست على شيء من اللطف · لأن الأصدقاء الحقيقيين لايقبلون من النع ، انهم يقبلون من المحبة وعند الحاجة خدمات كما يؤدون مثلها هم أنفسهم ·

أم اذا كانوا - يظهر أن السبب الثانى واقعى أكثر من الأول ·

الذي يسرنا وفكرة أنهم يشاطروننا آلامناكل ذلك يخفف مصابنا . وسواء أكان تخفيف آلامنا مسبباً على هذه الأسباب أم على غيرها، وهذا لا يهم، فالمحقق هو أن هذا الأثر السعيد الذي ذكرته يحصـل لن فعلا . ﴿ ٣ – لاشك في أن لحضورهم نتيجة مختلطة . فرؤية المرء أصدقاءه ، هذه وحدها لذه حقة خصوصا متى كان المرء في الضراء . وفوق هذا فان ذلك يشبه أن يكون مساعدة يؤتونها ايانا على الحرن . الصديق عزاء برؤيته و بكلماته ولو لم يكن طَبًّا بالعزاء . لأنه يعرف قلب صديقه و يعلم بالضبط ماذا يفرح صديقه وماذا يحزنه. ﴿ ﴾ ح لكنه يمكن أن يقال: عزيز على المرء أن يحس أن صديقه يحزن لأحزانه الخاصة . وكل امرئ يتقى فكرة انه سبب ألم لأصدقائه . لذلك كان الناس أهل الشجاعة الحقيقة بالرجال يُعنون شديد العناية بأن لا يشاطرهم آلامهم أحد ممن يحبونهم . ولا يحتمل المرء بسهولة فكرة أن يسبب لهم حزا إلا اذا كان هو نفسه عديم الاحساس تماما . ان رجلا طيب القلب لا يحتمل أبدا أن يبكي أصدقاؤه معه لأنه هو نفسه غير مستعد للبكاء . فليس إلا النساء الضعيفات ومن كان على خلقهن من الرجال هم الذين يسرهم أن يروا دموع الأغيار تخالط دموعهم . يحبون الناس لأنهم معا أصدقاؤهم ولأنهم ينتحبون و إياهم . ومن الجلي أن أشرف مثل هو الذي يجب علينا الاقتداء به في كل ظرف من الظروف .

٣ - لحضورهم - يظهر أن كل هذه الجلة تكرير لماسبق ومع ذلك فليست غير مفيدة مادام أنها فها يظهر تجعل التفسيرين السابقين تفسيرا واحدا .

<sup>§</sup> ٤ - يمكن أن يقال - زدت هذه الكلمات لضبط الفكرة . فانما هو اعتراض يريد أرسطو أن يدفعه . على أنه لا ينبغى إخبار الأصدقاء الا بالآلام التي لا يمكن ا تقاؤها . والحكم في هذه الأمور هو الخلق والذوق . وعلى العموم ينبغى في المحبة اطلاع الصديق على بعض الأسرار لأن قلب الصديق ربما ينجرح من الكتان .

§ ٥ – لكن متى كنا فى بحبوحة النعمة فحضور الأصدقاء يسرنا سرورا مزدوجا . فبديًا معاشرتهم لذيذة لنا وتؤتينا هـ ذه الفكرة التى ليست أقل حلاوة منها وهى أنهم يتمتعون وإيانا بالحيرات التى عندنا . يظهر اذا أنه على الحصوص فى السعادة تُسرَّ قلوبنا لدعوة أصدقائنا لأن من الجميل فعل الحير . وعلى الضدّ من ذلك يتردّد المرء ويتأخر عن دعوتهم فى المصيبة ، لأنه يجب على المرء أن يجعلهم يشاطرونه أحزا نه على أقل قدر ممكن . ومن ثم كانت هذه الكلمة :

# و حسى أن أكون أنا النعس وحدى "

إنه لا ينبغى في الحق دعوتهم إلا متى كانوا يستطيعون أن يؤدوا لنا خدمة كبرى بشيء قليل جدّا من المشقة عليهم • ﴿ ٣ — لأسباب مضادّة ينبغى أن يطالع المرء أصدقاءه التعساء دون أن يُدعى الى ذلك ودون أن يحركه لذلك إلا حركة قلبه • لأن واجب الصديق هو أن يسدى المعروف الى أصدقائه وعلى الحصوص متى كانوا في حاجة اليه ولا يطلبونه • هذا أجمل بالصديقين وأحلى لها • متى استطاع المرء أن يساعد بشيء في رغد أصدقائه وجب عليه أن يحاول ذلك بكل قلبه لأنهم يمكن أيضا أن يكونوا في حاجة الى مساعدة أصدقائهم • لكنه لا ينبغى أن يستعجل المرء بأخذ نصيب شخصي من الفوائد التي يحصلون عليها لأنه ليس من الجميسل في شيء بأن يروح المرء بحدة يطالب بمنفعة لنفسه • ومن جهة أخرى ينبغى الحذر من إغضاب أصدقائه بمقابلة ما يعرضونه بالرفض ومن أن يظهر لهم من التنازل أقل مما

ومن ثم كانت هــذه الكلمة - لأيمرف بالضبط من قائلها ، والظاهر أنها من قول بعض شعراء المأساة .

٩ -- لأسباب مضادة - كل هذه النصائح في غاية اللطف وهي عملية جدا .

ينبغي،وذلك ما قد يقع أحيانا. والخلاصة حينئذأن حضور الأصدقاء يظهرأنه شيء مرغوب فيه في جميع ظروف الحياة كيفاكانت .

- وذلك ما قد يقع أحيانا - تاعدة ألطف وهي مع ذلك حقيقية ككل ما تقدمها ، ان من أصعب علاقات الصداقة أن يعرف المره الى أى نقطة يجب عليه أن يقبل أو أن يرفض ، ولقد يثبت تنبيه أرسطو قدر الكفاية أن قاعدة "كل شي، مشاع بين الأصدقاء " نادرة النطبيق جدا في العمل حتى في الصداقات الأتم ما يكون .

والخلاصة حينئذ – النتيجة خليقة بكل الايضاحات التي تقدّمت .

## الباب الثاني عشر

حلاوات العشرة -- الصداقة كالعشق -- يلزم الصديقين أن يرى كلاهما الآخر – المشاغل المشتركة التي تمى الصفاء – الأشرار يفسسد بعضهم بعضا – الأخيار يزيد صلاحهم بالألفة المتبادلة – خاتمة نظرية الصداقة .

§ 1 — هل يمكن أن يقال إن الشأن في الصداقة كالشأن في العشق؟ وهل كما أن العشاق يلذون كل اللذة برؤية المعشوق وأنهم يؤثرون هذا الاحساس على سائر الاحساسات الأخرى لأن فيه على الأخص ينحصر العشق، كذلك يكون الأصدقاء أيضا يطلبون أكثر من كل الأشياء أن يعيشوا معا؟ الصداقة شركة وما يكون المرء لنفسه يكونه لصديقه ، وإن ما يحب المرء في نفسه شخصيا هو أن يشعر بكونه . كذلك يحب المرء هذا المعنى لصديقه ، لكن هذا الاحساس لا يفعل ولا يتحقق الا في العيشة المشتركة ، من أجل ذلك حق للأصدقاء أن يبغوها ، إن الشغل الذي يجعله المرء قوام حياته الخاصة أو الذي يجد فيه أكبر لذة هو أيضا ذلك الذي يريد كل واحد أن يشاطره فيه أصدقاؤه وهو يعيش معهم ، على ذلك فالبعض يأكلون ويشربون معا ، وآخرون يلعبون معا ، وآخرون يروضون أنفسهم معا على وآخرون ينكبون معا على الرياضات البدنية ، وآخرون يروضون أنفسهم معا على وآخرون ينكبون معا على الرياضات البدنية ، وآخرون يروضون أنفسهم معا على

<sup>–</sup> الباب الثانى عشر – فى الأدب الكبيرك ٢ ب ١٧ و فى الأدب الى أو يديم ك ٧ ب ١٢

١ = هل يمكن أن يقال - لا اتصال لهذا بما سبق .

<sup>-</sup> الشأن في الصداقة كالشأن في العشق - شبه مضبوط ، فان الأصدقاء الحقيقيين كالعشاق لا يكادون يستطيعون الفراق .

<sup>-</sup> أن يشعر بكونه – راجع ما سبق في هذا الكتاب ب ب ف ب

ان يشاطره فيه أصدقاؤه - والذي يحبه أصدقاؤه كما يحبه هو

دروس الفلسفة . وعلى جملة من القول كلهم يقضون أيامهم فى أن يباشروا معا ما هو ألد لهم فى العيشة . ولما أنهم يريدون أن يعيشوا دائمامع أصدقاء يطلبون و إياهم جميع الأشغال التى ، فيها يظهر لهم ، تزيد هذه العشرة والعيشة المشتركة . ﴿ ٢ – هذا هو ما يصير أيضا صداقة الأشرار على غاية من الرذيلة . إنهم مع عدم ثباتهم فى محباتهم لا يتبادلون إلا سيئ الاحساسات . فهم يفسد بعضهم بعضا بقدر ما يقلد بعضهم بعضا ، على ضدّ ذلك صداقة الأخيار ، فلأنها شريفة كما هى لا تلبث أن تنمو بالعشرة . بل يظهر أن حالهم يزيد صلاحا باستمرارها و بأن يصلح بعضهم بعضا . فن السهل أن يشاكل كل منهم الآخر بسهولة متى أحب بعضهم بعضا . ومن هنا جاء المثل :

٧ - فرغنا من نظرية الصداقة ولنمض الآن إلى نظرية اللذة .

۲ – دائمًا من الأخيار – بيت "تيو غنيس" الذي ذكر آنفا ب ٩ ف ٧

# الكتاب العاشر في اللذة وفي السعادة الحقـة

## الباب الأول

فى اللذة – أنها هى أكثر الاحساسات ملاءمة للنوع الانسانى – الأهمية الكبرى للذة فى التربيسة وفى الحياة – النظريات المنضادة على اللذة ، فانها تارة تجعمل خيرا وأخرى تجعمل شرا – الفائدة من مطابقة المره بين مبادثه وبين سلوكه .

§ 1 — التبع الطبيعي لما قد سلف هي أن تُدرس اللذة . إن اللذة ربما كانت من بين جميع الاحساسات التي نجدها هي التي يظهر أنها الأكثر ملاءمة لنوعنا . فباللذة والألم تقاد تربية الشبيبة كما تضبط الدفة سير السفينة . ومما لابد منه لأخلاقية القلب حب من يلزم حبه و بغض من يجب بغضه . هذه التأثيرات تبقى طول الحياة وإن لها وزناكبيرا وأهمية عظيمة في أمر الفضيلة والسعادة ما دام أن الانسان يطلب الأشياء التي تلذ له و يجتنب الأشياء المؤلمة .

الباب الأول - في الأدب الكبير ك ٢ ب ٩ وليس في الأدب إلى أويديم نظرية مقابلة لهذه ٠

<sup>§</sup> ۱ – التبع الطبيعي – يكون لأرسطو الحق لو أنه لم يكن من قبل قد عالج بالنطويل اللذة في الكتاب السابع الباب الحادى عشر و.ا بعده . فهل هذا إعادة مجرّدة لأن المناقشة السابقة لم تكن تامة؟ أم هل هو بالأولى تذبيل ؟

أهمية عظمى - راجع ما سبق ك ٧ ب ١١ ف ٢ ومع ذلك فان هذه المعانى أفلاطونية صرفة ٠
 راجع "الفيليب" لله وعلى الخصوص ص ٣٦٠ ع من ترجمة كو زان والقوانين ك ١ ص ٣٣ و٣٥ و٥

۱ ان أمورا على هذا القدر من الخطورة لا يمكن أن يُضرب عنها صفح ولا ينبغي إهمالها خصوصا أن الآراء في هذا الصدد يمكن أن تختلف . يزعم البعض أن اللذة هي الخير. والآخرون على ضدَّ هذا الرأى يصممون كذلك على أن يسموها شرا .ومن بين المقتنعين بهذا الرأى الأخير من قد يكونون مقتنعين في داخل صمائرهم أنالأمر هوكذلك. ومن يرون الأحسن لنا في سلوك حياتنا أن نضع اللذة في صف الأشياء الرديئة ولو لم يكن ذلك الحق كل الحق . يقولون إن عامة الناس يسارعون إلى اللذة ويسترقون نفوسهم للتنعم، فهذا سبب لدفعهم إلى الجهة المضادة وهذا هو الوسيلة الوحيدة لردهم إلى الوسط . ﴿ ٣ ﴿ وَإِنَّى لَا أَرَى ذَلْكُ عَادَلًا تَمَامَا لَأَنَّ مقالات الناس فيما يتعلق بالشهوات وسلوك الانسان أقل جدارة بالثقة من أفعالهم ذاتها . فمتى شوهد أن هذه المقالات مخالفة لما يرى كل منا ذهبت الثقة بها وهدم موجِّبها ركن الفضيلة . فحينا يرى الناس واحدا من هؤلاء الرجال الذين بهدرون اللذة يباشر لذة واحدة اعتقدوا أن مثاله يجب أن يدفعكم نحو اللذة على العموم وأن جميع اللذات بلا استثناء مباحة كاللذة التي باشرها . لأنه ليس على العامى أن يميز الأشياء ويجيد حدُّها ﴿ ٤ \_ وعلى ضــدّ ذلك متى كانت النظريات حقَّة فلا يقصر نفعها

٢ - يزعم البعض - هذا هو المذهب القيرواني . راجع الباب الثاني .

والآخرون...أن يسمرها شرا - هذا هو مذهب أنسطستين · ومع ذلك فقد بين أرسطو فيا سبق
 هذه الخلافات المذهبية في الكتاب السابع ب ١١

على الجهة العلمية بل يتناول أيضا سلوك الحياة . يؤمن بها الناس متى كانت الأفعال مطابقة للبادئ ، وتدعو بذلك من يجيدون فهمها الى أن يعيشوا على وفق القواعد التى وضعتها . غير أنى لا أريد أن أذهب بعيدا بالبحث في هذا الموضوع ونستعرض الآن نظريات اللذة .

<sup>§ ۽ –</sup> الأفعال – أو الحوادث ·

### الباب الثاني

فحص النظريات السابقة على طبيعة اللذة – ''أو يدوكس'' يجعلها الخير الأعلى لان جميع الكائنات تطلبها وترغب فيها – يديم أويدوكس نظرياته بحكمة سلوكه الكاملة – الدليل المستخرج من طبيعة الألم – كل الكائنات نتقيه – رأى أفلاطون – حل أرسطو الخاص – ما يطلبه كل الكائنات يجب أن يكون خيرا – الدليل المستخرج من النقيض ليس صالحا لأن الشر ربما يكون نقيضا لشر آخر – ابطال بعض الأدلة الأخرى – اللذة ليست مجرّد كيف ، وليست كذلك حركة ، وليست سدّ حاجة – اللذات المخجلة ليست لذات حقة – بيان بعض الحلول – الحلاصة : االلذة ليست هي الخير الأعلى – من اللذات ما يُرغب فيه ،

الكائنات بلا استثناء ترغب فيها وتطلبها سواء أكانت عاقلة أم غير عاقلة، وكان يقول: « في جميع الأشياء التي يفاضل بينها فالمفضل هو حسن، والذي » « يفضلها جميعا هو أحسنها ، وهذا الواقعي الذي لاجدال فيه: أن الكائنات » « منقادة نحو الشيء عينه ، يثبت قدرالكفاية أن هذا الشيء هو أعلى خير بلجميع لأن » « كل واحد منهم يجد ما هو حسن عنده كما يجد غذاءه ، وعلى ذلك حينئذ يكون » « ما هو خير بلجميع وما هو بالنسبة للجميع موضوع رغبة هو بالضرورة الخير الأعلى . » وكان الناس يصد قون هذه النظريات بسبب خلق واضعها وفضيلته أكثر منه بسبب

§ ١ — كان "أويدوكس" يرتئي أن اللذة هي الخير الأعلى لأننا نرى جميع

الباب الثانى - فى الادب الكبيرك ٢ ب ٩ وليس فى الأدب إلى أو يديم نظرية مقابلة لهذه ٠

۱ - " أو يدوكس" - هذا الفيلسوف الذي يشرفه أرسطو بالرة عليمه ليس معروفا بغير هذا .
 وقد تكلم عن نظريته على اللذة فى ك ١ ب ١٠ ف ٥ ولا ينبغى أن يشتبه بالفلكى اليونانى المسمى بهــــذا الاسم والذى كان معاصرا له تقريبا .

وكان يقول — زدت هــذه الكلبات التي يبيح زيادتَها نظمُ عبارة أرسطو إذ يذكر شاهدا من قول
 " أو مدوكس " .

مابها من حق ، فانه كان معتبرا من الحكة بمكان رفيع وكان ، على ما يظهر ، يقرر آراءه لا كصديق للذة ، ولكن لأنه كان موقنا باخلاص أنها مطابقة للحق تمام المطابقة . وقد كان صدق نظريته يظهر له جليا بطبيعة المبدأ المضاد للذة إذ كان يقول : « حينئذ الألم هو فى ذاته ما يجتنبه كل الكائنات ، و بالنتيجة يجب أن يكون » « نقيض الألم مطلوبا بقدر ما الألم مكره ، وإن الشيء يُطلب أكثر مما عداه » « متى كنا لا نطلبه بواسطة آخر ولا من أجل آخر وكل الناس مجمع على أن الشيء » « الوحيد الذي يجمع بين هذه الشروط هو اللذة ، لا أحد يرد على خاطره أن » « يسأل آخر لماذا هو يجد لذة فيا يلذ له لأن المعلوم هو أن اللذة هي بذا إ شيء » « مطلوب ، زد على هذا أن اللذة باجتاعها مع شيء آخر أياكان لا تزيد على أن » « تصيره مرغو با أكثر ، مثال ذلك اذا آنضمت اللذة الى الصدق والى الحكة . » « والخير لا يمكن أن يزيد هكذا إلا بخير مثله . »

٣ وعندنا أن كل ما يثبته هذا الدليل الأخير هو أن اللذة يمكن أن تعدّ من ضمن الخيرات . لكنه لا يثبت أن اللذة تكون على هذا الوجه فوق كل خير آخر .
 إن خيرا أيا كان هو مرغوب فيه أكثر ، متى آنضم الى آخر ، منه لو بقى وحيدا .
 وبهذا الدليل أبان أفلاطون أن اللذة ليست هى الخير الأعلى . قال أفلاطون

« عيشة اللذة مرغوب فيها مع الحكمة أكثر منها بدون الحكمة . ولكن اذا » « كان هذا المزيح من الحكمة ومن اللذة هو أحسن من اللذة ينتج منه أن اللذة »

<sup>§</sup> ۲ – اذكان يقول – التعليق السابق بعينه ٠

٣ = أبان أفلاطون – في " الفيليب " ص ٤٤٨ من ترجمة كوزان .

قال أفلاطون - هذا ليس منقولا بنصه بل هو ملخص نظريته .

- « وحدها ليست هي الخير الحق لأنه لا حاجة الى إضافة شيء الى الخير ليكون »
- « بذاته مرغوبا فيــه أكثر من سائر ماعداه . و بالنتيجة يكون بديهيا أيضا أن »
- « الخير الأعلى لا يمكن أن يكون البتة شيئا يصير مرغو با فيه أكثر متى أضيف »
  - « الى واحد من بقية الخيرات بذواتها . »

§ ٤ — ما هو من بين الحيرات ذلك الذي يستوفي هذا الشرط والذي يمكننا نحن الناس أن نستمتع به ؟ هذه بالضبط هي المسألة . لأن يُقرر، كما يفعلون، أن الشيء الذي يثير رغبة جميع الكائنات فيه ليس خيرا، هذا قول ليس من الجد في شيء . لأن ما يُجمع الناس على اعتقاده يجب أن يكون ، على رأينا ، حقا ، ومن يرفض هذا الاعتقاد العام لا يستطيع أن يُحل محله ما هو أولى منه بالتصديق. اذا كانت الكائنات المحرومة من الدقل هي وحدها التي ترغب في اللذة فلا يخطئ من يدعى أن اللذة ليست خيرا ، ولكن والكائنات العاقلة ترغب فيها كما ترغب فيها الأخرى فاذا تكون إذن قيمة هذا الرأى ، لا أنكر مع ذلك أنه لا يمكن أن يكون حتى في الكائنات الأكثنات الأكثر انحطاطاشيء من الغريزة الطيبة الطبيعية التي لكونها أشد حتى في الكائنات الأكثر انحطاطاشيء من الغريزة الطيبة الطبيعية التي لكونها أشد حتى في الكائنات التحمه بشدة لا تقاوم نحو الخير الخاص بها .

 « - كذلك لا يظهر لى أنه يمكن اقرار الاعتراض الوارد على الدليل المأخوذ من النقيض وهو الذى رُد به على "أو يدوكس" اذ قيل : «لأنه لا ينتج من أن الألم » « شر أن تكون اللذة خيرا، فان الشر هو أيضا ضد للشر، وفوق ذلك فان اللذة »

إلى الله الم المجمع الناس على اعتقاده - ان أرسطو ، كما هو ظاهر ، يعلق أهمية عظمى بالذوق العام
 كما قد فعل بعد ذلك المذهب " الايقوسى " من حيث لا يدرى أنه يقلده .

<sup>§</sup> ه – رُد به على °° أو يدوكس '' – ليس نص المتن على هذا القدر من الضبط ·

« والألم كليهما يمكن أن يكونا ضدّين لما هو ليس أحدهما ولا الآخر » . هذا الجواب ليس باطلا ولكنه مع ذلك ليس حقا على الاطلاق فها يتعلق هذه المسئلة بخصوصها. فالواقع أنه اذا كانت اللذة والألم كلاهما شرا على السواء لزم عليه اتقاؤهما جميعا سواء بسواء . أو اذا كانا لا خيرا ولا شرا لزم عليه أن لا يُطلبا ولا أن يُتقيا ، أو على الأقل لزم طلهما أوالانتعاد عنهما بعنوان واحد . ولكن يرى في الواقع أن الكائنات تفرّ من أحدهما باعتباره شرا وتطلب الآخر باعتباره خيراً . ومن هذه الجهة هما متقابلان . ٩ - ولكن ليس لأن اللذة ليست مندرجة فى مقولة الكيوف أنها لا يمكن أن تكون في عداد الخيرات . لأن أعمال الفضيلة ليست كذلك كيوفا دائمة . كذلك ليست السعادة نفسهاكيفا دائمًا . ﴿ ٧ ﴿ يَزَادُ عَلَىٰ هَذَا أَنَ الْخَيْرُ هُو شَيْءَ نَهَائَى ومحدود في حين أن اللذة هي غير محدودة ما دام أنها قابلة للا كثر وللا ُقل . ولكن يمكن أن يجاب بأنه اذا كان يُحكم على اللذة بهذا المقياس فهذا الفرق حاصل أيضا بالنسبة للعدل وبالنسبة لجميع الفضائل الأخرى التي يقال في شأنها أيضًا، على حسب الأحوال ، إن النــاس يحوزون أكثر أو أقل من الكيف الفلاني أو الفلاني ومن الأهلية الفلانية أو الفلانية . وعلى هــذا يكون امرؤ أعدل أو أشجع من آخر . فان المرء يمكن أن يكون عمله أقل أو أكثر عدلا وأن يسلك كثيرا أوقليلا سبيل الحكمة.

٩ - ف مقولة الكيوف - وبالنتيجة في عداد الأشياء الباقية التي لا 'تغير بسهولة .

كوفا دائمة – أضفت الكلمة الأخيرة لايضاح الفكرة ·

ليست السعادة نفسها كيفا دائمًا - لأنها يمكن أن تبيد فى لحظة واحدة .

فاذا أريد تطبيق هذا على اللذات وحدها أفيمكن بهذا الوصول مباشرة الى العلة الحقة؟ أم لا يقال إن من بين اللذات ما هى خالصة وما هى مشو بة ؟ . § ٨ — ما الذى يمنع من أن يقال كما أن الصحة ، وهى مع ذلك شىء نهائى ومحدود ، قابلة للا كثر وللا قل فاللذة هى أيضا كذلك؟ فان اعتدال الصحة ليس واحدا فى جميع الكائنات بل هو ليس واحدا عند الشخص بعينه ، فقد تعتل الصحة وتبقى معتلة هكذا إلى نقطة ما ، بل يمكن أن تختلف فى الأكثر وفى الأقل ، فلماذا لا يكون الأمر كذلك بالنسبة للذة ؟ .

§ ٩ – على فرض أن الحير الأعلى هو شيء كامل، ومع التسليم بأن الحركات والتولدات هما شيئان غير كاملين فقد يحاولون مع ذلك ايضاح أن اللذة هي حركة وتولد. ولكن لاحق لهم في ذلك على ما يظهر . بديا اللذة ليست حركة كما يؤكدون، يمكن أن يقال ان كل حركة لها كيفيتاها الخاصتان: السرعة والبطء . وإذا كانت الحركة ليس لها في ذاتها هاتان الكيفيتان، مثال ذلك حركة العالم، فانهما لها على الأقل بالاضافة الى حركة أخرى . لكن لا شيء مر . ذلك ينطبق على اللذة لا في أحد الوجهين ولا في الآخر ، فإن الانسان يمكن أن يكون قد تمتع سريعا باللذة الحالية لا في ذاتها ولا قد وقع بسرعة في الغضب ، لمكن المرء لا يتمتع سريعا باللذة الحالية لا في ذاتها ولا بالاضافة الى غيرها كما يمشى أسرع وكما يكبر أسرع أو كما يأتي كل الحركات الأخرى من هذا القبيل بأسرع . يجوز أن يعاني المرء تغيرا سريعا أو تغيرا بطيئا للانتقال الى

<sup>§</sup> ۹ – الحركات والتولدات – راجع فيا سبق مناقشة مشابهة فى ك ٧ ب ١١ ف ٤

لا يتمنع سريعا باللذة الحالية - يريد أرسطوأن يقول إن اللذة ليس بها كما بالحركة اختلافات البطء والسرعة و إنه لا يمكن أن تكون إلا أكثر حدة أو أقل حدة .

اللذة ولكن فعل اللذة ذاته لا يمكن أن يكون سريعا، أعني أن المرء لا يستطيع الاستمتاع في الحال بسرعة أكثرأو أقل . ﴿ ١٠ ﴿ كُيفَ تَكُونَ اللَّذَةُ فَوَقَ ذَلْكُ تولدا ؟ ان شيئا كيفها اتفق لا يمكن أن يتولد بالمصادفة من شيء كيفها اتفق. و إنه يتلاشى في العناصر التي جاء منها . وعلى العموم ما تسببه اللذة وتولده انمـــا هو الألم الذي يفسدها . § ١١ — يزيدون على هذا أن الألم هو الحرمان ممــا يقتضيه الطبع فينا وأن اللذة هي ارضاؤه . غير أن هــذه هي انفعالات بدنيــة محضة . اذا كانت اللذة ليست إلا قضاء حاجة الطبع فيكون الجزء الذي يقع فيه هذا القضاءهو الذي يستمتع أيضا باللذة . اذن يكون هو البدن . لكن لا يظهر البتة أن البدن هو الذي يستمتع بها في الحقيقة . فاللذة اذن ليست قضاء الحاجة كما يزعمون . لكن متى حدث ارضاء الطبع هذا فمن الجائز أن يحسّ الانسان لذة كما أن الانسان يحس ألما حينما يجرح نفسه . على أن هذه النظرية يظهر أن منشأها اللذات والآلام التي يمكن أن نعانيها فيما يتعلق بالأغذية . فمتى حرم الانسان الغذاء وكان قد ألم قبل ذلك فانه يشعر بلذة حادة عند مايسد حاجته . § ١٢ — ولكن الأمر بعيد عن ذلك جدّ البعد

١٠ ﴿ وَق ذَلَكَ تُولِدًا ﴿ هَذَا الْاعْتَرَاضُ قَدَ أَبْطُلُ فَيَا سَبَق كَ ٧ بِ ١١ ﴿

انمـا هو الألم الذي يفسدها - اذن اللذة لمخطل في الألم • وبالنتيجة فليست تولدا كما يقال لأنها
 ستحيل لذة • هذا الدليل ليس قو يا فيا يظهر •

 <sup>§</sup> ۱۱ – يزيدون على هذا – هــذا الحد الذي يبطله أرسطو هو من أفلاطون راجع "الفيليب" ص
 ۳۵ و ۳۹۰ من ترجمه كوزان .

اذن يكون هو البدن - لأرسطو الحق من حيث ان البدن ليس هو بالضبط الذي يتمتع باللذة بل
 الروح هي التي تمتع في الواقع عند ما يمرّ بالبدن بعض احساسات معينة •

١٢٥ - ولكن الأمر بعيد عن ذلك جد البعد - أى أنه توجد لذات لم تكن مسبوقة بحاجة ولا مقتضية حاجة كا بينه أرسطو .

بالنسبة لجميع اللذات . واذن فاللذات التي تسببها لنا ممارسة العلوم ليست البتة مصحوبة بآلام . حتى من بين لذات الحواس لذات الشم والسمع والبصر ليست كذلك مصحوبة بآلام . وأما لذات التذكر والرجاء فان منها عددا عظيا لا يصحبه الألم أبدا . فمن أى شيء يمكن هذه اللذات إذن أن تكون تولدات ما دام أنها لا تقابل أية حاجة يمكن أن تكون هي الســـ الطبيعي لها . ١٣٥ — أما أولئك الذين أية حاجة يمكن أن تكون هي الســ الطبيعي لها . ١٣٥ وأما أولئك الذين المستشهدون باللذات المخجلة كرد على نظرية "أويدوكس" فيمكن أن يجابوا بأن تلك في الحق ليست لذات . وكون هذه اللذات المسقطة تسحر الناس الذين ساءت أمن جتهم فليس معني ذلك أنها لذات على الاطلاق بالنسبة لطبائع أخرى غير تلك الطبائع . فان الحال هنا كالحال مثلا في أن المرء لا يعتبر مفيدا للصحة حلوا أو مراكل ما يظهر ماهو مر أو حلو وطيب في ذوق المرضى ، وأنه لا يجد أبيض اللون كل ما يظهر كذلك للا عين المدى .

\$ 12 — أم هل لا يمكن أن يقال إن اللذة فى الواقع هى أشياء مرغوب فيها لكن لا تلك التى تأتى من تلك الينابيع الكدرة ؟ كما أن الثروة مرغوب فيها لكن لا على شريطة أن لتعاطى كل شيء بلا لا بخيانة ، وكما أن الصحة مرغوب فيها لكن لا على شريطة أن لتعاطى كل شيء بلا تميز . \$ 10 — أم هل لا يمكن أيضا تأييد أن اللذات تختلف الى أنواع؟ اللذات

۱۳ 8 - نظریة أویدوکس - راجع ما سبق فی أول هذا الباب · ربما یمکن أن یظن عند قراءة هذه الفقرة أن أرسطو یفترض أن أفلاطون فی کتابه " الفیلیب " کان یرمی الی إبطال مذهب أویدوکس .

١٤١ - أم هل لا يمكن أن يقال - أو بعبارة أخرى يلزم تمييز اللذات وتحفيرها . فانها كلها ليست
 خالصة و بالنتيجة ليست كلها مرغو با فيها . وهذا هو ماسيقوله أرسطو بعد قليل .

إلتى تأتى من الأعمال الشريفة مغايرة تماما لتلك التى تأتى من الأعمال المزرية بالشرف. وإنه لا يمكن المرء أن يتذوق لذة العادل اذا لم يكن هو نفسه عادلا كما لا يتذوق لذة الموسيقار اذا لم يكن موسيقارا وهلم جرا .

§ ١٦ — ومن جهة نظم آخر من المعانى فان سلوك الصديق الحق الذي يختلف كثيرا عن سلوك المتملق يبين جليا، فما يظهر، أن اللذة ليست هي الخير الأعلى أو على الأقل أن اللذات تختلف كثيرا في نوعها . فالواحد يطلب جمعيتك بقصد الخير والآخر بقصد اللذة ، وإذا كان المرء ينكرعلي أحدهما في حين أنه يحترم الآخر فذلك لأنهما " يطلبان أيضا جمعية انسان آخر لأغراض مختلفة جدّ الاختلاف . ١٧١ – لا أحد يرضى بأن لا يكون له إلا عقل طفل طوال حياته بأسرها مع أنه يجد في هذه الترهات التافهة اللذات الحادة الى آخر ما يمكن أن يتخيل . كذلك لا يرضي أحد أن يدفع ثمنا لَّذَة أُخَّسُ الأفعال حتى ولو لم يشــعر في ذلك بأدنى ألم . زد عليــه أن كثيرا من الأشياء ما نطلبه برغبة شديدة ولو لم نكن لنجد فيه لذة ما؛ مثال ذلك النظر والتذكر والحفظ وحيازة الفضائل والملكات الكبيرة في الفنون . فاذا قيــل إن اللذة هي بالضرورة نتيجة لهذه الأفعال أجبت على ذلك بأن هذا لا يهم ما دام أن هذا لا يمنع من أننا نريد هذه الاحساسات ولو لم ينتج منها لنا أدنى لذة •

١٦ - ومن جهة نظم آخر من المعانى - قد أضفت هذه الكلمات لأن نظم النص ينتجها ضمنا حتى أبين نوعا من الصلة التي لم تذكر صراحة .

بين جليا – هذا الدليل كذلك ليس قاطعا · وكان على أرسطو أن يختار مثلاً أوقع من هذا ·

<sup>§</sup> ١٧ – مثال ذلك النظر والنذكر – راجع المينافيزيقا حيث هذا المعنى مفصل كل التفصيل ·

§ ۱۸ — أظن أنه يجب الآن حينئذ الاعتراف بأن اللذة ليست هي الخير الأعلى وأن ليس كل لذة مرغو با فيها وأرب من اللذات ماهي مرغوب فيها لذاتها ومنها ما تختلف إما بنوعها و إما بالأشياء التي تصدر عنها. وهذا القدر كفاية على النظريات التي عرضت لايضاح اللذة والألم .

١٨ ٩ - يجب الآن حينة - هذا هو ملخص نظرية أرسطو الخاصة على اللذة وليس هو فقط ابطال النظريات المختلفة .

على النظر يات – نظر يات أو يدوكس الذى سماه وعلى الأقل جزء من نظر يات أفلاطون الذى لم
 يسمه ولكنه يشير إليه إشارات متعددة .

### الباب الثالث

النظرية الجديدة للذة – إبطال بعض نظر يات أخرى سابقة – اللذة ليست حركة ولا تولدا متعاقبا – الأنواع المختلفة للحركة - كل الحركات على العموم ناقصة وليست كاملة فى أية لحظة من مدّتها – اللذة هى كلٌّ غيرقابل للقسمة فى أية لحظة تلاحظ فيها من مدّتها .

١ = ماهى فى الواقع اللذة ؟ وما مميزها الخاص ؟ هــذا ما سنبينه بأن نراجع
 المسئلة فى أصلها .

الرؤية فى أية لحظة تلاحظ هى دائما تامة ، فيا يظهر ، بمعنى أنها لاحاجة بها الى شىء يأتى بعدهافيكل طبيعتها الحاصة . ومن هذه الجهةاللذة تقرب من الرؤية . إنها ضرب من كل لاينقسم . ولايستطيع المرء فى أى زمن ما أن يجد لذة ، باستمرارها زمنا أطول ، تصير فى نوعها أتم مما كانت بادئ بدء . ﴿ ٢ – وهذا دليل جديد على أنها ليست أيضا حركة ، لأن كل حركة تتم فى زمن معين وترمى دائما الى غرضما ، كحركة الممار لانتم إلا متى أتم البناء الذى يرغب فيه ، سواء أكانت حركة المعار هذه تتم فى كل الزمن المقدر أم فى جزء معين من هذا الزمن ، غير أن كل الحركات ناقصة فى الأجزاء المتعاقبة للزمن وتختلف جميعها فى النوع عن الحركة التامة الحركات ناقصة فى الأجزاء المتعاقبة للزمن وتختلف جميعها فى النوع عن الحركة التامة

<sup>-</sup> الباب الثالث - في الأدب الكبيرك ٢ ب ٩

١ - من كل لاينقسم - هذا هو المعنى الذى ذكر آنفا لكن لا على هذا الوجه من الصراحة . واجع
 ف البات السابق ف ٩ .

٢ - ليست أيضا حركة - لقد أثبت أرسطو آنفا أن اللذة ليست تولدا . راجع فى البـاب السابق
 ٠ فيريد أن يثبت الآن أنها ليست حركة ويستخدم المبدأ الذى وضعه آنفا وهو أن اللذة كالرئرية وقتية وأنها لاتكون تدريجا شيئا فشيئا و بأجزاء متعاقبة .

حركة المعار – ماسيلي ببين معنى هذه العبارة الغريبة •

كما يختلف بعضها عن بعض . حينئذ فالتنظيم أو نحت الأحجار هو حركة غير الحركة التي تكون لصنع قضب عمود . وهاتان الحركتان تخالفان التنظيم الكلي للعبد الذي يبني . إنما بناء المعبد هو وحده التام لأنه لا ينقص منه شيء من الرسم الذي وضع له في البداية . غير أن الحركة التي تنطبق على الأساس والحركة الني تنطبق على النقش الثلاثى للحال (تريحليف) هما ناقصتان لأن الواحدة والأخرى ليستا إلا حركتين خاصــتين بجزء من الكل ، فهما تختلفان إذن في النوع . لا يستطيع المرء في زمن أيا كارب أن يجد حركة تكون كاملة في نوعها ، وإذا أراد أن يجد حركة من هذا القبيل فلتكن الحركة التي تنطبق على الزمن كله لا غيرها 🔹 🤻 🗕 وهذا التدليل عينه يمكن أن ينطبق على المشي وعلى كل الحركات الأخرى . مثال ذلك اذا كانت النقلة على العموم هي حركة من مكان الى آخر فإن أنواعها المختلفة هي أيضا الطيران والمشى والوثب ونقلات أخرى مشابهــة . غيرأنه ليس فقط الأنواع تختلف هكذا في النقلة الكلية بل في المشي نفسه توجد أيضا هــذه الأنواع المختلفة . فالمشي من مكان الى آخر ليس شيئا واحدا فى (الفرسخ) كله وفى جزء منه أياكان . ليسكذلك الشيء بعينه أن يرسم المرء بمشيه هذا الخط أوذاك الخط الآخرما دام أنه لا يسيرالخط فقط بل يسيره أيضا في مكان معين هو فيــه وأن هذا الخط موضوع في مكان آخر غيرذاك الخط . على أنى قد وفيت معالجة نظرية الحركة في موضع آخر. وقد أوضحت

<sup>-</sup> تر يجليف – لايعلم ماذا كان بالضبط هذا التر يجليف عند أهل المعار الأغريق · ولكن هذا التفصيل ليس له هنا أدنى أهمية ومعنى الفقرة لايزال جليّاً جدا ·

٣ - على المشى وعلى كل الحسركات الأخرى – راجع فى القاطيغو رياس الأنواع المختلفة للحركة
 ٢٠ ص ١٢٨ من ترجمتى على أن هذا استطراد غير مفيد فيا يظهر .

قد عالجت ... في موضع آخر – لا شك في أنأرسطو إنماً يعنى الكتب ٦ و٧ و٨ من دروس
 الطبيعة ٠ ولكن ربما كان أيضا يشير الى الباب الذي ذكرته آنفا من القاطيغور ياس

فيه أن الحركة ليست دائما تامة فى كل لحظة من مدتها وأن أكثر الحركات هى ناقصة وأنها مختلفة فى النوع ما دام أن الاتجاه وحده من نقطة الى أخرى يكفى لايجاد نوع جديد منها .

§ ٤ — لكن اللذة هي على ضد ذلك شيء تام في أى زمن اعتبرت فيه . يُرى إذن جليا أن اللذة والحركة تختلفان على الاطلاق احداهما عن الأخرى ، وأن اللذة يمكن أن توضع في صف الأشياء التامة والكاملة ، وإن ما يثبت ذلك أيضا هو أن الحركة لا يمكن أن توجد إلا بالزمان وفي الزمان . في حين أن هذا الشرط ليس ضروريا للذة ، لأن ما هو في المحظة الحاضرة غير القابلة للقسمة يمكن أن يقال إنه كلُّ تام ، وأخيرا كل هذا يوضح جليا خطأ من قال إن اللذة حركة أو تولد ، هذان الحدان ليسا منطبقين على كل شيء بلا تميز ، إنهما لاينطبقان إلا على الأشياء القابلة للقسمة والتي لا تكون كلا ، وعلى هذا مثلا لا يمكن أن يكون هناك تولد لا من الرؤية ولا من النقطة الرياضية ولا من الحيوان المكروسكو بي أو الوحدة ، فليس بالنسبة لواحد من هذه الأشياء يوجد تولد ولا حركة ، وكذلك بالنسبة للذة لا تولد ولا حركة أيضا ، لأن اللذة هي شيء تام وغير قابل للقسمة .

<sup>§</sup> ٤ – اللذة هي ... شيء تام – يمكن أن يقال إن هذه النقطة ليست هي ايضا ايضاح الطبيعة الخاصة للذة نظرا الى أن أرسطو كان قد اعترم أن يعطيها ايضاحا . وكل ما تثبته المناقشة الى هذا هو أن اللذة ليست حركة ما دامت ليس لها نمو على التعاقب .

<sup>-</sup> خطأ من قال ـ لا شك في أن أرسطو يشير بهذا الى أفلاطون .

# الباب الرابع

بقيـة نظرية اللذة – الفعل الأتم هو ذلك الذى يقع فى أحــن الظروف ملاءمة له – اللذة تتم الفعل وتنهيه متى كان الكائن الذى يحس والشى. المحس هما فى الظروف المطلوبة – اللذة لا يمكن أن تكون مستمرة وكذلك الألم – الضعف الانسانى – لذة الجدة – الانسان يحب اللذة لانه يحب الحياة – الارتباط الأكيد بين اللذة وبين الحياة .

§ 1 — كل واحدة من حواسنا لا تباشر الفعل الا بالنسبة الى الشيء الذي يمكنها أن تحسّه . ولأجل أن تفعل الحاسة فعلا تاما يجب أن تكون في حال حسنة بالنسبة لأحسن الأشياء التي يمكن أن تقع تحت هذه الحاسة المخصوصة . هذا، فيما يظهر لى، هو أحسن تعريف يمكن أن يعترف به الفعل التام . على أنه لا يهم أن يقال إن الحاسة نفسها هي التي تفعل أو إن الفاعل هو الكائن الذي فيه هذه الحاسة . في جميع الظروف الفعل الأحسن هو فعل الكائن الأحسن استعدادا بالنسبة لأكمل الأشياء الخاضعة لهذا الفعل الأحسن . وهذا الفعل ليس فقط الفعل الأتم بل هو أيض الأكثر ملاءمة . لأنه في كل نوع من أنواع الاحساس يمكن أن توجد لذة كما أنه توجد لذة على السواء في التفكر وفي التأمل المجترد . الاحساس الأتم هو الأكثر ملاءمة . وإني أكر أن الأتم هو احساس الكائن حسن الاستعداد بالنسبة لأحسن الأشياء كلها التي هي قابلة لهذا الحس . § ٢ — اللذة تنهي الفعل ولتمه .

<sup>-</sup> الباب الرابع - في الأدب الكبيرك ٢ ب ٩

۱۹۸ - كل واحدة من حواسنا - راجع نظرية الحساسية فى كتاب الروح ك ۲ ب ٥ ص ١٩٨ من ترجمتى ٠

إلا - اللذة تنهى الفعل وثمة - يظهر أن هذا عند أرسطو هو الطبع الأصلى للذة .

لكنها لا نتمه على الوجه عينه الذي به يتمه الشيء القابل للحس والحس متى كان كلاهما في حال طيبــة، كما أن الصحة والطب همــا على السواء السببان في أن يكون المرء في عافية . ٣١ – لأن توجد لذة في كل نوع من الحس، ذلك ما يرى بلا أدنى عناء . لأنه يقــال عادة إن الإنسان يجد لذة في رؤية الشيء الفلاني أو الفـــلاني وفي سماع الشيء الفلاني أو الفلاني . ومن البيّن أن اللذة تكون أكبر ما تكون حيث يكون الحس أحدّ ما يكون وحيث يفعل بالنسبة لشيء من جنسه الخاص . كلما كان الكائن المحسوس والكائن المحس في هذه الظروف كانت اللذة مادام أنه سيكون مايجب أن ينتجها ومايجب أن يجدها في آن واحد. ﴿ ﴿ ﴿ لِهِ اللَّهِ اللَّهُ تُمُّ الْفَعْلُ فذلك ليسكما يفعل كيُّك قد يكون موجودا في الفعل من قبــل ، بل هو كتمام يأتى فينضم الى الباقي . كما أن زهرة الشباب تنضم الى السن السعيدة التي تنعشما. وما دام الموضوع الحساس أو موضوع العقل يبقي على ما يجب أن يكون، وما دام من جهـــة أخرى الكائن الذي يحصله أو الذي يفهمه يبقى أيضا على حال طيبة فان اللذة تحصل في الفعل . لأن الكائن الذي هو قابل والكائن الذي هو فاعل، ما دام بينهما الارتباط بعينه ومادام وضعهما لايتغير، فيجب طبعا أن تحصل النتيجة عينها. ٥ – لكن إذا كان الأمر كذلك فكيف إذن لا تكون اللذة التي يجدها الإنسان مستمرة؟ أم كيف لا يكون الألم، إن شئت، أكثر استمرارا من اللذة؟ ذلك بأن

على الوجه عينه - الشيء القابل للحس والحس يتمان الفعل لانهما ركناه · اللذة تتم الفعل لأنها تنخم اليه دون أن تكون بالضرورة جزءا منه · راجع ما سيلي ·

٣٥ – لذة فى كل نوع من الحس – راجع أول الميتافيزيقا .

 <sup>§</sup> ٤ – زهرة الشباب – تشبيه من الرقة واللطف بمكان .

٥ - مستمرة - ما دام الانسان هو فى حال الفعل على الدوام · الاعتراض قوى جدّا وقد يُرى
أن أرسطو الذى وضعه لنفسه لم يدفعه · حق أنه يقرر أن الملكات الانسانية ليس لها الا فاعلية محدودة
وبالنتيجة تكون اللذة مثلها ·

جميع الملكات الانسانية عاجزة عن الفعل بالاستمرار . وليس للَّذة هذه الميزة على سائر البقية . لأنها ليست نتيجة الفعل. من الأشياء ما تلذُّ لنا لا لشيء سوى أنها جديدة . ومن أجل ذلك عينه أن تلك الأشياء لا تلَّد لنا بعدُ بمقدار ما قد كانت . فان الفكرة نتجه اليها في اللحظة الأولى وتفعل فعلها في تلك الأشياء بشدّة كما هو الحال في فعـــل الرؤية متى نظر الانسان الى شيء عن قرب. لكن بعد ذلك لا يبقي هذا الفعل حافظا لحدَّته بل يتراخى.ومن أجل ذلك أيضاكانت اللذة تتراخى وتنقضي. ﴿ ٦ – غير أنه يمكن افتراض أنه اذاكان كل الناس يحبون اللذة فذلك لأنهم جميعا يحبون الحياة كذلك . إن الحياة ضرب من الفعل وكل امرئ يفعل في الأشياء والأشياء التي يحبها أكثر مما عداها، كالموسيقار يفعل بواسطة عضو السمع لأجل الموسيق التي يحب أن يسمعها، وكالانسان الشغف بالعلم بواسطة مجهود عقله الذي يوجهه إلى البحوث النظرية، وككل انسان يفعل في دائرته . غير أن اللذة تتم الأفعال وبالتبع تتم الحياة ألتي ترغب الكائنات كلها في حفظها . وهذا هو ما يبرر طلبهم للذة ما دام أنها، بالنسبة لكل واحد منهم، تتم الحياة التي يحبها الكل حبا حاداً . ﴿ ٧ – أما مسئلة العلم بمب إذاكان الانسان يحب الحياة للذة أواللذة للحياة فاننا نتركها الآن الى ناحية . فان هذين الشيئين ، فما يظهر لنا ، مرتبطان بعضهما ببعض الى حدّ أنه ليس من المكن فصلهما . لأنه بدون فعل فلا لذة . واللذة هي دائمًا ضرورية لاتمام الفعل .

<sup>-</sup> أنها جديدة - ان جاذب الجدّة فى جميع الأشياء لا جدال فيه · وأحيانا يكون منتهى الحكمة الاسانية مقاومته ليس غر ·

٩ - جميعا يحبون الحياة كذلك - راجع السياسة ك ٣ ب ٤ ف ٣ ص ١٤٣ من ترجمتي الطبعة الثانية . وان توحيد حب اللذة وحب الحياة ذاتها هي فكرة عميقة جدًا .

٧ – أما مسئلة – هذا البحث الذي لا يريد أرسطو أن يجئــه هنا لا يوجد في أي واحد من مؤلفاته التي بقيت . ولقد كان هذا البحث يكون مفيدا جدا لسبر نظرمة الطبع الخاص للذة .

## الباب الخامس

اختلاف اللذات – انه ينجم عن اختلاف الأفعال – المره ينجح بمقدار ما تشتد لذته فى فعل الأشياء – اللذات الحاصة بالأشياء – اللذات الخاصة بالأشياء – اللذات الخاصة بالأشياء – اللذات الخاصة بالأشياء – اللذات الخاصة بالخاصة باللذة تختلف باختلاف شيئين فى آن واحد – مثل شهود المسرح ولهوهم – لذات التفكر ولذات الحواس – اللذة تختلف باختلاف الكائنات بل باختلاف الأشخاص من نوع واحد – الفضيلة هى التى يجب أن تكون مقياس اللذات .

§ 1 — هـذه الاعتبارات يجب أن تفهمنا لماذا تختلف اللذات في النوع . ذلك بأن الأشياء التي من أنواع مختلفة لا يمكن أن نتم الا بأشياء محتلفة الأنواع كذلك . يمكن أن يتخذ مثالا جميع أشياء الطبيعة وطُرَف الفن والحيوانات والأشجار وألواح الرسم والتماثيل والبيوت والمنقولات . كذلك أيضا الأفعال المختلفة الأنواع لا يمكن أن لتم الا باللذات المختلفة في النوع .

<sup>-</sup> الباب الخامس - في الأدب الكبير ك ٢ ب ٩

إ - لا يمكن أن نتم - هذه العبارة ليست واضحة تماما والأمثلة التي يستشهد بها أرسطو لا تساعد على ايضاحها ، إلا أن يكون مراده أن يقال إن تمثالا لا يمكن أن يتم بشجرة اذا لم يكن قد تم ولا حيوانا بلوحة تصوير ، وحينئذ تكون الفكرة أوضح ما يكون ، وكان من الهين أن يعبر باجلى من ذلك .

٢ - تمى أيضا قوة الفعل - هذه الملاحظة محكمة وكلَّ يستطيع تحقيقها فى دائرته ، يفعل المره بلذة مايحسن فعله والعكس بالعكس .

والشواهد على ذلك صنوف الارتقاء الهندسي الذي قام به أوائك الذين يلذ لهم علم الهندسة والسهولة الخاصة التي بها يفهمون كل تفاصيلها . وكذلك جميع أولئك الذين يحبون الموسيق وأولئك الذين يحبون فن المعار أو الذين لهم الذوق الفلاني الآخر والذين ينجحون نجاحا باهم اكلً في نوعه لأن فيه لذتهم . على ههذا فاللذة تساعد دائم على زيادة العقل والملكة . وكل ما يرمى الى تقوية الأشياء فهو خاص بها وملائم لها . ومتى كانت الأشياء من أنواع مختلفة كذلك . و سحد ليل أقطع في ذلك أيضا : هو أن اللذات التي تأتى حينئذ من ينبوع آخرهي عوائق للأفعال الخاصة ، فالموسيقار غير قادر على أن يعير أقل التفات للأعاديث التي تلق اليه اذا سمع صوت آلة يكعب غير قادر على أن يعير أقل التفات للأعاديث التي تلق اليه اذا سمع صوت آلة يكعب بها على مقر بة منه ، انه يتلذذ بالموسيق أكثر ألف مرة من الفعل الحاضر الذي يدعى اليه ، واللذة التي يصيبها من سماع ذلك المزمار تضيع في نفسه الفعل الخاص بلحادثة التي كان يجب عليه نتبعها .

§ ع — و يكون الذهول هو بعينه فى جميع الحالات الأخرى إلتى فيها يفعل المرء فعلين فى آن واحد ، فان أشدهما ملاءمة يكدر الآخر بالضرورة ، فاذاكان بين الفعلين فرق كبير فى اللذة كارب الإضطراب أبلغ ، بل قد يبلغ الى حد أن الفعل الأقوى يمنع على الاطلاق المرء من أن يتم الآخر ، وهذا ما يفسر أن الانسان متى أصاب فى شىء لذة حادة أكثر مما ينبغى فيهو عاجز كل العجز عن أن يفعل

ومتى كانت الأشياء من أنواع مختلفة - تكرير لما قبل فى أول الباب .

٣ - دليل أقطع فى ذلك أيضا - ملاحظة محكمة أيضا يمكن كل واحد أن يعتقد صحتها بلجر بته
 الخاصة .

شيئًا آخر، أما متى استطاع أن يفعل أشياء أُخر فذلك لأنه لا يتلذذ بالشيء الأوّل إلا لذة ضعيفة . انظر على الخصوص في المسارح تر النــاس الذين يستبيحون فيها أكل الحلوى لا يأكلون منها على الخصوص إلا في اللحظة التي فيها يكون على المرسح ممثلون رديئون. ﴿ ٥ – لما أن اللذة الخاصة التي تصحب الأفعال تؤتيها ضبطا أكثر وتصيرها أبقي وأكل معا في حين أناللذة الغريبة عن هذه الأفعال تضايقها وتفسدها ينتج منه أن هذين الضربين من اللذات مختلفان جدّ الاختلاف . اللذات الغريبة يكاد أثرها يكون كأثر الآلام التي هي خاصة بالأفعال. على هذا فالآلام الخاصة ببعض الأفعال تفسدها وتمنعها : مثلا إذا كان الشخص الفلاني لا يحب البتة أن يكتب و يكرهه و إذا كان فلان الآخر يكره أن يحسب. فأحدهما لا يكتب والآخر لا يحسب البنة لأن هــذا العمل مؤلم لهما . حينئذ الأفعال لتأثر بوجه مضاد تمــاما باللذات وبالآلام التي هي خاصــة بها . أعني بالخاصة اللذات أو الآلام التي تأتي من الفعل نفسه مأخوذا في ذاته . أكرر أن اللذات الغريبة تنتج نتيجة مشابهة للنتيجة التي قد ينتجها الألم الخاص . فهي كمثله تفسد الفعل ولو أن ذلك يكون بوسائل لا 'نتشابه البتة . ١٩ – كما أن الأفعال تختلف في أنها حســنة أو قبيحة وأن بعض الأفعال محــل للطلب وبعضها محــل للتجنب وبعضها لاهــذا ولا ذاك ، فكذلك الأمر أيضًا في اللذات التي نتعلق بهذه الأفعال . في كل فعل بخصوصـــه من أفعالنا لذة خاصة به ، فاللذة الخاصـة بالفعل الفاضل هي لذة شريفة، واللذة الخاصة بالفعل

<sup>§</sup> ٤ - على المسرح ممثلون رديثون - من المحقق أن شهود المسرح حتى أشدّهم جفاء لا يفكر أن يأكل في المحظة التي يقيد فيها التمثيل القلوب والنواظر • ولو أن مسارحنا مختلفة جدا عن مسارح القدما، فأنه يمكن تطبق مثل هذه المشاهدة عليها •

 <sup>§</sup> ه – أبق وأكل – هذا ما قاله آنفا بعبارة أخرى •

القبيح لذة مجرمة . لأن الشهوات التي 'نتجه الى الأشياء الجميلة حقيقة بالثناء . كما أن ـ اللذات التي نتجه الى الأشياء المخزية حقيقة باللوم . اللذات التي توجد في الأفعال ذواتها هي أشد خصوصية من الرغبات في هذه الأفعال . فان الرغبات منفصلة عن الأفعال بالزمان الذي تقع فيه و بطبعها الخاص . أما اللذات فهي على الضدّ تقترب من الأفعال اقترابا لصيقا وهي قليلة التمايز عنها الىحدّ أنه بمكن أن يتسامل، لا بدون شيء من الشك،عما إذا كان الفعل واللذة ليسا شيئا واحدا بعينه تماما. ٧٧ ــ من المؤكد أن اللذة ليست التفكير ولا الحس بل يكون من السخفأن يظن أنها أحدهما أو الآخر . فاذا ظهرت بأنها متحدة معهما فذلك لأن من غير المكن فصلها عنهما . ولكن كما أن أفعال الحواس مختلفة كذلك تكون لذاتها مختلفة أيضاً . فالنظر يختلف عن اللمس بصفائه وضبطه. والسمع والشم يختلفان عن الذوق .كذلك لذات كل واحد من هــذه الحواس تختلف على السواء . لذات التفكير ليست أقل اختلافا عن كل أولئك . وكل اللذات التي في كل واحد من هذين الصنفين تختلف في نوعها بعضها عِن بعض ٠ \$ ٨ – بل يظهر أن لكل حيوان لذة ليست خاصــة إلا به، كما أن له نوعاً من الفعل خاصاً . وهذه اللذة هي التي تطابق على الخصوص فعله . وهذا

٩ - من الرغبات في هذه الأفعال - الرغبة تجلب معها معنى اللذة • ولكن الفعل نفسه يعطى لذة تامة لا توجد البيتة في الرغبة بدرجة مساوية •

شيئا واحدا بعينه تماما – هذا ما يظهر أنه نتيجة نظرية أرسطو كلها وفى هذا تكون فاسدة مادامأنه
 يعترف آنفا بأن من الأفعال ما لا يرجع الى اللذة ولا الى الألم ، واللذة لا يمكن أن تكون كذلك .

۸ - لكل حيوان - هذا فرض من الصعب كشف حقيقته ٠

نوعا من الفعل خاصا – الطائر يطير والحصان يركض والسمكة تسبح .

ما يمكن اعتقاده من مشاهدة كل واحد من الحيوانات. فلذة الكلب غير لذة الحصان أو الانسان كما ينبه اليه وهمير قليط "إذ يقول

## ووالحمار يختار التبن على الذهب "

ذلك بأن الدريس الذي هو غذاء أشد ملاءمة من الذهب بالنسبة المحمير . حينئذ بالنسبة المكاثنات المختلفة النوع تختلف اللذات في النوع أيضا . وطبيعي أن يعتقد أن لذات الكاثنات المتحدة الأنواع ليست متخالفة في النوع . § ٩ – ومع ذلك بالنسبة للناس الحلاف عظيم بين شخص وآخر ، فقد تكون الأشياء أعيانها سارة للبعض ومحزنة للبعض الآخر ، وما يكون مؤلما وكريها عند هؤلاء هو حلو ومحبوب عند أولئك ، والاختلاف عينه قد يحصل بالطبيعة بالنسبة للأشياء ذات الطعم الحلو والتي تفتن الذوق ، فإن الطعم عينه لا يكون واحدا عند الانسان المحموم وعند الانسان الصحيح . كذلك الحرارة ليست ذات أثر واحد في المريض وفي الانسان المتلئ صحة ، وكذلك الحال في كثير من الأشياء الأخرى ، § ١٠ – في كل هذه الأحوال كيف الأشياء الحق والواقعي هو ، فيا يظهر لي ، هذا الذي يجده الإنسان الصحيح الركيب ، وإذا كان هذا المبدأ حقا ، كا أعتقد ، فإن الفضيلة هي المقياس الحق

كما ينبه اليه هيرقليط – يقول المفسر اليونانى ، عند تفسيره هذه الفكرة لهيرقليط ، إنه كان مواطنه . وهذا قد ساعد على افتراض أن هذا التفسير أو على الأقل هذا الجزء من التفسير هو من قلم "ميخائيل الايقيزى"
 لا من قلم أوسطراط .

٩ - الخلاف عظيم - هذه الملاحظة التي هي محكمة كان يجب أن تحمل أرسطو على الشك في الحقيقة الكاملة للبادئ التي قررها آنفا فيا يتعلق بالحيوانات

<sup>–</sup> فانالفضيلة هي المقياس الحق – راجع ماسلف ك ١ ب ٢ ف ١٠ وك ٣ ب ٥ ف ٥ حيث ذكرنا في التعليقات التي وضعناها فقرة مشابهة في السياسة ٠

لكل شيء . إن رجل الخير من حيث هو خيّر هو الحَكم الوحيــد واللذات الحقة هي تلك التي يقدرها هو كذلك . والاستمتاعات التي يستمتع بهـ ) هي الاستمتاعات الحقيقية . ومع ذلك فان ما يظهر له مؤلماً يكون ملائمًا لغيره ولا محل للدهش من ذلك . ففي الناس مالا يحصى من صنوف الفساد وضروب الرذائل . فاللذات التي تخلقها لأنفسهم هذه المخلوقات الساقطة ليست لذات. وما هي لذات إلا لهم وللخلائق المركبة تركيبهم . § ١١ — أما اللذات التي يجدها كل الناس بالاجماع مخزية فمن الواضح أنه لا منبغي تسميتها لذات إلا أن يكون ذلك عند فاسدى الأخلاق . لكن ما هي اللذة الخاصة بالانسان من بين اللذات التي يظهر أنها شريفة ؟ وما هو طبع هذه اللذة ؟ اليس بيّنا أنها هي اللذة التي تنتج من الأفعال التي يأتيها الانسان ؟ لأن اللذات نتبع الأفعال وتصحبها . وسواء أكان لايوجد إلا فعل واحد إنسانى حقا أم كارب هناك عدّة أفعال فمن البين أن اللذات التي عند الإنسان التام والسعيد حقا تأتى فتتم هذه الأفعال التي يجب أن تعتبر على الخصوص اللذات الحقة للانسان . أما الأخرى فلا تأتى إلا فى الصف الثانى وهي قابلة لعدّة درجات كالأفعال نفسها التي تنطبق علما .

<sup>\$</sup> ١١ – فعل واحد انسانی حقا – هذا المبدأ قرّرفها سبق ك ١ ب ٤ ف ١٠

#### الباب السادس

إعادة نظرية السعادة إلمـــاما – ليست السعادة كيفية مجردة ، بل هيعمل حرومستقل ، لا لغرض آخر غير ذاته مطابق للفضيلة – لا يمكن أن تشتبه الســـعادة بضروب اللهو و باللذات ، اللهو لا يمكن أن يكون غرض الحياة – الأطفال والطفاة – كلمة جامعة من كلم «أناخارسيس» – اللهو ليس إلا راحة وتهيئة العمل – السعادة هي غاية في الجِلّـ ،

١ = بعد أن درسنا الأنواع المختلفة للفضائل وللصداقات وللذات يبقى علينًا أن نضع على عجل رسما للسعادة مادمنا نعترف بأنها غاية أفعال الانسان . يمكننا أن نختصر كلامنا في إعادة ماقلناه بشأنها .

§ ۲ — قررنا أن السعادة ليست مجرد حالة سلبية محضة لأنها حينئذ قد يمكن أن توجد فى الانسان الذى ينام طوال حياته كالها، والذى يحيا الحياة النباتية لنبات والذى يلق أكبر المصائب ، فاذا كان معنى السعادة هذا ليس مقبولا لزم وضعها فى فعل من نوع ما كما بيئته فيما سبق ومن الأفعال ما هى ضرو رية ومنها ما يمكن أن تكون موضوع اختيار حرسواء بالنظر الى أشياء أخر أم بالنظر الى ذواتها ، ومن الجلى أنه يلزم وضع السعادة بين الأفعال التى يختارها المرء و يرغب فيها لذواتها ، لابين الأفعال

۲ § ۲ – قررنا أن – ك ۱ ب ۲ ف ۱۰

<sup>-</sup> فها سبق - ب ۲ ف ۸

التي تطلب لأجل أغيارها . السعادة لايصح أن تحتاج الى شيء ويجب أن تكتفي بذاتها الكفاية كلها . ﴿ ٣ - الأفعال المرغوب فيها لذاتها هي تلك التي لا يطلب فيها المرء شيئا وراء الفعل نفسه . وغندى أنها هي الأفعال المطابقة للفضيلة . لأن فعل الأشياء الجميلة والطيبة هو بالضبط أحدهذه الأفعال التي يجب على الانسان أن يطلبها لذواتها وحدها. يمكن أن تصف في طائفة الأشياء المرغوب فيها لذواتها مجرّدصنوف اللهو، لأنها لاتطلب على العموم من أجل أشياء أخرى غيرها.غير أنه كثيرا ماتضرنا صنوف اللهو هذه أكثر من أن تنفعنا إذا جرتنا الى اهسال العناية بصحتنا ورعاية أموالنا . ومع ذلك فارــــ أكثر هؤلاء الناس المحسودين على سعادتهم لاشيء أهم عندهم من أن يسلموا أنفسهم الى صنوف اللهو هذه . كذلك الطغاة يقدر ون أعظم تقــدير أولئك الذين يظهرون بأنهم ظرفاء يسراء في هذه الأنواع من اللذات . لأن المتملقين يصيرون أنفسهم مقبولين في الأشياء التي يرغب فيها الطغاة . والطغاة من جهتهم في حاجة الى أناس يسلونهم . يتصور العاميّ أن اللهو واللعب جزء من السعادة لأن أولئك الذين يتمتعون بالسلطان هم أوائل من يضيعون فيها وقتهم ٠ ﴿ ٤ ـــولكن حياة هؤلاء الرجال لايمكن أن تصلح قدوة ولا دليلا . الفضيلة والعقل وهما الينبوع الوحيد لجميع الأفعال الشريفة ليسا من قرناء السلطان المضطرين. فليس لأن هؤلاء الناس وهم كما هم غير أهل لتذوق لذة لطيفة وحرّة حقا يرتمون على لذات البدن التي

يجب أن تكتفى بذاتها الكفاية كلها – إعادة النظريات السابقة هنا يظهر أنها محكمة .

٣ – مجرد صنوف اللهو – يظهر أن الفكرة ليست حقة .فان المرء لايطلب على العموم اللهو واللعب لذا تهما بل يطلبان كضرب من الدواء للشفاء من الأتعاب الماضية أو الاستعداد لأتعاب جديدة .

يتصور العامى - راجع فيا سبق ك ١ ب ٢ ف ١١ أنتقاد آراء العاتة على السعادة .

إلى التطبيقات الكثيرة .
 إلى التطبيقات الكثيرة .

هى موئلهم الوحيد أنهم يجعلوننا نعتبر هـذه اللذات الجافية هى المرغوب فيه أكثر ما يكون . إن الأطفال أيضا يعتقدون أن ما يحبونه أكثر مما عداه هو أنفس شىء في الدنيا، فمن البسيط أنه كما أن الكهول والأطفال يختلفون جدّ الاختلاف في تقدير الأشياء، كذلك أيضا الأشرار والأخيار يقدرون الأشياء تقديرا متضادا . 
§ ه — أكرر، ولو أنى قلته كثيرا فيما سلف، أن الأشياء الجميلة والمحبوبة حقاهى الأشياء التي لها هذه الصفة في نظر الانسان الفاضل . كما أنه بالنسبة لكل شخص الفعل الذي ينال إيثاره هو ذلك المطابق لحاله فيكون بالنسبة للانسان الفاضل هو ذلك المطابق للفضيلة .

§ ٦ — فالسعادة إذن لا تنحصر في اللهو . ومن السخف أن يكون اللهو هو غرض الحياة . ومن السخف أن يشتغل المرء طوال حياته و يألم لا لشيء إلا ليلهو . يمكن أن يقال في الواقع عن جميع أشياء الدنيا إن المرء لا يرغب فيها البتة إلا نظرا إلى شيء آخر ماعدا السعادة لأنها هي الغرض . أكرر مرة أخرى أنه لأن يجد المرء ويجتهد ليصل إلى أن يلهو فذلك يظهر أنه سفه وتفاهة . وعلى مذهب وأناخارسيس "

إ ه - ولو أنى قلته كثيرا - بديًا فى آخر الباب السابق ثم فى ك 1 ب ٢ وك ٣ ب ه عدا ما قاله
 فى السياسة وفى المؤلفات الأخرى .

٦ = فالسعادة ... في اللهو – معنى بسيط جدا ينكره الناس غالبا على رغم أنه من الحق بمكان .

اللهو هو غرض الحياة – هـــذا هو مع ذلك ما يعتقده أناس كثير ون يضرون أنفسهم ضررا بليغا
 بهذا الاعتقاد • راجع السياسة ك ٤ ب ١ ف ٢ ص ١٩٦ وما بعدها من ترجمتى الطبعة الثانية •

لأنها هي الغرض - إنما غرض الحياة هو الفضيلة لا السعادة · حق أن أرسطو كاد يجعل
 الفضيلة والسعادة شيئا واحدا · ولكن اتحادهما سيئ العاقبة مع ذلك ·

<sup>-</sup> وعلى مذهب '' أنا خارسيس '' - المعدود بين حكما، اليونان على أنه كان أجنبيا (ومتوحشا في عرف الإغريق) ·

يلزم المرء أن يلهو ليشتغل بعد ذلك بجد ، وله الحق كل الحق ، فان اللهو نوع من الراحة ولما أن المرء لا يستطيع أن يشتغل بلا انقطاع فالراحة حاجة ، لكن الراحة ليست في الحق غرض الحياة ، لأنها لا محل لها البتة إلا نظرا إلى العمل الذي يراد اتمامه بعدها ، الحياة السعيدة هي الحياة المطابقة للفضيلة ، وهذه الحياة هي حياة جد واجتهاد فهي لا تتركب من لهو فارغ ، ﴿ ٧ - الأمور الحدية هي على العموم ، فيما يظهر ، فوق الهزليات والدعابات وإن فعل أحسن جزء فينا أو فعل أحسن إنسان يعتبر دائما أنه الفعل الأدخل في باب الجد ، وفعل الأحسن هو بهذا عينه أيضا الأحسن وهو يؤتى من السعادة أكثر ، ﴿ ٨ - الكائن الساقط أو العبد يمكن أن يعترف بالسعادة أن يتمتع بخيرات البدن كأرق الناس سواء بسواء . ومع ذلك لا يمكن أن يعترف بالسعادة لا تخصر في هذا اللهو الحقير بل تتحصر في الأفعال المطابقة للفضيلة كما قيل ذلك آنفا ،

<sup>-</sup> الراحة ليست ... غرض الحياة - سيقول أرسطو ضدّ ذلك فيا سيلى ب ٧ وفى السياســـة أيضا ك ٤ ب ١٣ وف ٨ و ١٦ ص ٢٤ و ٢٤ ٨ من ترجمتي الطبعة الثانية .

وهذه الحياة هي حياة جد - فهم الحياة على هذا النوع فهم عظيم وحق . وقد بالغت الرواقية بعد
 ذلك في هذا المبدأ حتى بلغت به الحزن والكا بة . و إن المذهب الأفلاطوني هو الذي قد عرف أن يجد
 المقياس الأوفق .

العقل الأدخل فى باب الجد - الحياة المؤسسة على الواجب هى دائمًا جدّية مهما كان مبلغها
 من السعادة .

٨ – أهانه الرق - يطاوع أرسطو أوهام زمانه ضد الأرقاء . ونظرا إلى أن الرقيق ليس في نظر يا ته إلا جزءا من السيد فن البين أن السيد وحده هو الذي يمكن أن يكون سعيدا . راجع السياسة ك ١ ب ٢ ف ٢٠ من ترجمتي الطبعة النائية .
 ٢ ص ٢ ٢ من ترجمتي الطبعة النائية .

کا قیل ذلك آنفا – راجع ما سبق ك ۱ ب ٤ ف ۱۰

الباب السابع حسر أربع إلى تنكف ا

تبع إعادة النظريات على السعادة - إن فعل الفهم "يكون الفعل الأكثر مطابقة للفضيلة وبالتبع الفعل الأسعد ما يكون و وربما كان الأشد استمرارا - اللذات العجيبة للفلسفة - الاستقلال المطلق للفهم وللعلم - لاغرض للفهم الاذاته - السكينة والسلام المقيم الفهم - اضطرابات السياسة والحرب - الفهم مبدأ قدسى في الانسان - سمّة هذا المبدأ إلى ما لا نهاية - عظة الانسان - السعادة هي في رياضة العقل .

§ 1 — إذا كانت السعادة ليست إلا الفعل المطابق للفضيلة فمن الطبيعي أن تكون الفعل المطابق للفضيلة العليا أعنى فضيلة الجزء الأحسن من ذاتنا . ليكن في الانسان الفهم أو أى جزء آخر يظهر على حسب القوانين الطبيعية أنه هو المعد ليأمر ويقود وليكون له فهم الأشياء الجميلة والقدسية حقا ، وليكن شيء قدسي فينا أو بالقليل أقدس كل ما في الانسان فان فعل هذا الجزء المطابق للفضيلة يجب أن يكون هو السعادة الكاملة ، ولقد قلنا إن هذا الفعل هو فعل التفكر والتأمل .

٢ = هـذه النظرية يظهر أنها نتفق فى كل نقطة مع المبادئ التى قررناها
 فيا سبق ومع الحق . بديا هذا الفعل هو بلا نزاع أحسن فعـل ما دام الفهـم هو
 أنفس الأشـياء التى فينا وأنفس الأشياء التى هى قابلة لأن يدركها الفهم نفسـه .

الباب السابع – ليس فى الأدب الكبير نظرية تقابل هذه ، وفى الأدب إلى أو يديم ك ٧ ب ه ١
 والأخير .

 <sup>§</sup> ۱ – ولقد قلنا – راجع ما سبق ك ۱ آخر ب ٤ ولكن أرسطو لم يكن فى ذلك الموضع من الجلاء
 والاحكام على ما هو عليه هنا . فان هـــذا البــاب كله هو فى الحق خايق بالاعجاب . و راجع أيضا ك ٦
 ب . ١ ف ٦

٢ - مادام الفهم أنفس الأشياء - هذه هي في الواقع المبادئ التي أيدها أرسطو في هذا المؤلف
 وفي الانولوطيقا وفي كتاب الروح و في السياسة وعلى الخصوص في الميتافيزيقا و بالجملة في جميع مؤلفاته

وفوق ذلك فان هذا الفعل هو الذي يمكننا أن نجيد تأبيد استمراره . لأننا يمكننا أن نفتكر زمنا أطول على الاستمرار أكثر مما يمكننا أن نفعل شيئا آخر أياكان . 

﴿ ٣ — ومن جهة أخرى نحن نعتقد أن اللذة يجب أن تخالط السعادة . ومن بين الأفعال المطابقة للفضيلة أيها يلذ لن و يرضينا أكثر هو ، باعتراف جميع الناس ، تعاطى الحكمة والعلم . اللذات التي تجلبها الفلسفة يظهر إذن أنها عجيبة بطهارتها وبكونها مؤكدة ، وهذا هو السبب في أن العلم سعادة أكثر ألف مرة من طلب العلم . العقلية والتأملية ، لا شك في أن الأشياء الضرورية للعيشة هي من حاجة الحكيم كما هي من حاجة الانسان العادل كما هي من حاجة سائر الناس ، ولكن مع التسليم بأنها مؤداة لهم ومتوافرة لديهم فان بالعادل حاجة أيضا إلى أناس يقيم بينهم عدله ، كذلك مؤداة لهم ومتوافرة لديهم فان بالعادل حاجة أيضا إلى أناس يقيم بينهم عدله ، كذلك الانسان المعتدل والانسان الشجاع وجميع من عداهما في حاجة إلى العلاقة مع الغير ،

 <sup>-</sup> تأبيد استمراره - ملاحظة بسيكولوچية قد استخدمت منذ أرسطو استخداما كثيرا لايضاح تفترق
 الخرات العقلية .

٣٥ – اللذة يجب أن تخالط السعادة – راجع ماسبق ك ١ ب ٦ ف ٥

<sup>–</sup> الحكمة والعلم – ليس في نص المتن الاكلمة واحدة .

اللذات التي تجلبها الفلسفة – من أجل ذلك كان يريد أرسطو فيا سلف من هذا المؤلف أن يكون بالمره بربنوى بالأساتذه الذين علموكم الفلسفة • راجع فيا سبق ك ٩ ب ١ ف ٨

ف العلم ... من طلب العلم - يمكن أن يكون هذا موضع نراع • فان اكتساب العلم ربما يسبب
 للعقل لذة أكثر من العلم نفسه •

إ ع - هذا الاستقلال الذي طالماً يتكلمون عنه - والذي يرتب السعادة ، راجع ماسبق ك ١ ب ٤

 اف ٣

على الخصوص في الحياة العقلية – مبدأ اعتنقته الرواقية وهو مع ذلك أفلاطوني كله .

الانسان المعتدل - يظهر أن الاعتدال والشجاعة هما فضيلتان شخصيتان تماما وأنهما لا يحتاجان
 ف تطبيقهما إلى الأغيار . راجع الباب الثانى .

أما الحكيم العالم فعلى ضدّ ذلك يمكنه أيضا بانفراده بنفسه أن ينكب على الدرس والتأمّل، وكلما كان أحكم كان انكبابه على الدرس والتأمّل أشدّ . لا أريد أن أقول إنه لا يحسن به أن يكون له زملاء في شغله ، غير أن هذا لا يمنع الحكيم من أن يكون أكثر الناس استقلالا وأشدهم اكتفاء بنفسه . ﴿ ٥ – ربما يقال زيادة على ذلك إن حياة التفكر هذه هي وحدها المحبوبة لذاتها . لأنه لا ينتج من هذه الحياة إلا العلم والتأمل في حين أنه في سائر الأشياء التي فيها يجب الفعل يطلب المرء دائما نتيجة غريبة عن الفعل كثيرا أو قليلا .

\$ 7 \_ عكن أن يقال أيضا إن السعادة تتحصر في الراحة والطمأنينة . المرء لا يشتغل إلا للوصول إلى الفراغ ، فانما تقام الحرب للوصول إلى السلام . وجميع الفضائل العملية تفعل وتزاول سواء في السياسة أم في الحرب ، ولكن الأفعال التي تقتضيها يظهر أنها لا تترك للانسان لحظة فراغ وعلى الحصوص أفعال الحرب حيث تنفى الراحة على الاطلاق ، من أجل ذلك لا أحد يريد الحرب البتة أولا يجهز الحرب للحرب وحدها ، بل يلزم أن يكون المرء سفاكا ليتخذ من أصدقائه أعداء له وليثير، على هوى منه ، ثائرة القتال والمذابح ، أما حياة الرجل السياسي فانها أيضا قليلة الراحة كمياة رجل الحرب ، فانه زيادة على تصريف أمور المملكة يلزمه أن يشتغل الراحة كمياة رجل الحول على السلطان وعلى التشاريف أو على القليل تحقيق سعادته الخاصة وسعادة مواطنيه الشخصية ، لأن هذه السعادة مختلفة جدا عن السعادة

الحكيم العالم - ليس في نص المتن إلا كلمة واحدة · وقد اضطررت إلى أن أضع كلمتين كما فيا
 سبق لتحصيل ققة العبارة اليونانية ·

<sup>§</sup> ه – يطلب المره دائمـا نتيجة – راجع ك ١ ب ١ ف ٥

هذه السعادة - يعنى سعادة الفرد التي تنحصر على الحصوص فى رياضة التفكر .

العامة للجمعية وهذا مما قد لا يحتاج إلى التنبيه وسنعنى بتمييزها في بحوثنا . \$٧ - على هذا حينئذ من بين الأفعال المطابقة للفضيلة أفعال السياسة وأفعال الحرب تفوق غيرها في البهاء وفي الأهمية ، ولكن هذه الأفعال مملوءة بالاضطراب وترمى دائما إلى غرض غريب عنها فهى ليست مطلوبة لذواتها ، وعلى ضد ذلك تماما فعل التفكير والفهم فلأنه تأملي يقتضى اجتهادا أوفي ، إنه لا غرض له إلا هو ذاته وإنه يحمل معه لذته الخاصة به دون سواه والتي تزيد في قوّة الفعل ، حينئذ فالاستقلال المكتفى بذاته والطمأ بينة والسكينة بقدر ما يمكن أن يصيب المرء منها وجميع المزايا المشابهة التي تنسب عادة للسعادة كل تلك يظهر أنها توجد في تفكير المتأمل ، فن المشابهة التي تنسب عادة للسعادة كل تلك يظهر أنها توجد في تفكير المتأمل ، فن المؤكد أنه ليس إلا هو الذي يمكن أن يكون السعادة الكاملة للانسان ، غير أني أزيد على ذلك أنه يشترط أن يمكن عمل مدى حياته لأنه لا شرط من الشروط المتعلقة بالسعادة يمكن أن يكون غير كامل .

§ ٨ — ومع ذلك ربما كانت هذه الحياة الشريفة فوق طاقة الانسان أو أن الانسان يعيش هكذا على الأقل لا من حيث هو انسان بل من حيث إن فيه شيئا قدسيا . وبمقدار سمق هذا الأصل القدسي عن المركب المضاف اليه يكون سمق فعل هذا الأصل عن كل فعل آخر مطابق للفضيلة أيا كان . غير أنه اذا كان الفهم أمرا

وسنعنى بتميزها - ربما يظهر أرسطو على الضدّ من ذلك خلط احداهما بالآخرى بجعله السياسة العلم
 المنظم لعلم الأخلاق . راجع فيا سبق ك 1 ب 1 ف ٩

إلا - من بين الأفعال المطابقة للفضيلة - من الغريب أن يضع الحرب وعلى الخصوص السياسة بين أفعال الفضيلة - وهذه الفكرة كانت تستحق أن تفسر بأكثر من هذا .

<sup>-</sup> كل مدى حياته – راجع فى ك ١ آخرب ٤ معانى مشابهة لهذا .

٨ - سمو هــذا الأصل القدمى عن المركب المضاف اليه - لم يؤكد أرسطو روحانية الروح فى أى موضع بقدر ما أكده فى هذا الموضع .

قدسيا بالنسبة لبقية شخص الانسان فتكون حياة الفهم الخاصة حياة قدسية بالنسبة للحياة العادية للانسانية . فلا ينبغي إذن تصديق أولئك الذين ينصحون للانسان أن لا يفكر إلا في أشياء إنسانية وينصحون للكائن الفاني أن لا يفكر إلا في أشياء فانية مثله . والحق عن ذلك بعيد، بل يلزم الانسان أن يخلد نفسه بقدرما يمكن . يلزمه أن يفعل كل ما يستطيع ليحيا حسب أشرف أصل من الأصول التي تركبه . فاذا كان هذا الأصل ليس شيئا باعتبار المكان الضيق الذي يشغله فذلك غير مانع من كونه أرقى الى اللا نهاية من سائر البقية في القوة وفي الكرامة · ﴿ ﴿ ﴿ وَ فَهُو ﴾ على رأيي، الذي يكون كل واحد منا ويجعل منه شخصا مادام أنه فيه الجزء الحاكم والأعلى. ويكون من السخف أن لا يتخذ المرء حياته الخاصــة ويذهب فيتخذ بوجه ما حياة غيره . إن المبدأ الذي كنا نضعه آنفا يتفق تماما مع ما نقوله هنا : أن ما هو خاص بكائن ومطابق لطبعه هو فوق ذلك الأحسن والأكثر ملاءمة بالنسبة له . وما هو أشدّ خصوصية بالانسان إنمــا هو حياة الفهم مادام الفهم هو في الحق كل الانسان . وبالنتيجة حياة الفهم هي أيضا أسعد حياة يمكن المرء أن يحياها .

لا فيكر الا في أشياء إنسانية - يتذكر أرسطو هنا تعاليم أستاذه .

 <sup>-</sup> يخلد نفسه بقدر ما يمكن – تعبير جميل لا يقتضى مع ذلك اعتقادا صريحا فى خلود الروح .

ــ المكان الضيق الذي يشغله ــ يظهر أن أرسطو يجعل الأصل العقلي ماديا مع كونه يجعله روحانيا .

٩ - و يجعل منه شخصا - مبدأ عظيم جدًا . ولم يكن أفلاطون في هذه النقطة الأساسية بأجلى من أرسطو .

حیاته الخاصة – بعنی ما یتعلق به شخصیا ولا یمکن آن پشتبه بحیاة الحیوان

<sup>-</sup> كا نفعه آنفا – راجع ك 1 ب 1 ٤ وفقرات أخرى مشابهة ·

حياة الفهم - يمكن أن نقارن هذه النظرية العجيبة بنظرية الكتاب الثانى عشر من الميتافيزيقا التي
 هي كمثلها . ان حياة الفهم هي حياة الله .

## الباب الشامر .

الدرجة النانية للسعادة هي تعاطى الفضيلة غير الحكمة – الفضيلة الأخلاقية قد نتعلق أحيانا بالكيوف الطبيعية للبدن وترتبط جدّ الارتباط بالندبير – علو السعادة العقلية – انها لا تكاد نتعلق بشيء من الأشياء الخارجية – الفضيلة تخصر في النية وفي الأفصال معا – السعادة الكاملة هي فعل التأمل المحض – مثال الآلهة – من التدبيس أن يفرض لهم فاعليسة غير فاعلية التفكير – مثال مضاد من الحيوانات انها لا سعادة لها لانها لا تفكر البتة – السعادة متناسبة مع التفكير والتأمل .

§ ١ — الحياة العياة هي يمكن وضعها في الصف الثانى بعد تلك الحياة العليا هي الحياة المطابقة لكل فضيلة غير الحكة والعلم . لأن الأفعال التي ترجع الى ملكاتنا النانوية هي أفعال إنسانية محضة . فنحن نباشر أفعال العدل والشجاعة ونتعاطي فضائل أخرى في المعاملات العادية للحياة . نتبادل الحدمات مع أمثالنا ونرتبط وإياهم بروابط من ألف نوع ، كما أننا أيضا نعني في أمر الاحساسات بأن نؤتى كلا منهم ما هو واجب له . لكن هذه الأفعال كلها ليس لها ، فيما يظهر ، إلا صبغة إنسانية محضة . § ٢ — بل يظهر أن بعضها لا يتعلق إلا بكوف بدنية . وفي كثير من الأحوال ترتبط الفضيلة الأخلاقية بالشهوات ارتباطا تاما . § ٣ — على أن التدبير يرتبط أيضا جدّ الارتباط بالفضيلة الأخلاقية كما أن هذه الفضيلة ترتبط في دورها بالتدبير . لأن مبادئ التحبير نتعلق جدّ التعلق بالفضائل الأخلاقية .

الباب الثامن – في الأدب المه أو يديم ك ٧ ب ١٥ والأخير ٠

١ جعد تلك الحياة العليا – قد زدت هذه الكلمات لاعام الفكرة وايضاحها .

الحكمة والعلم – ليس في نص المتن الاكلمة واحدة .

انسائية محضة – في حين أن فعل الفهم هو فينا شي، إلهي .

٣ = التدبير - الذي جعله فيا سبق أقرل الفضائل العقلية ٠ راجع ك ٦ ب ٤ ف ١

وقاعدة هذه الفضائل توجد مطابقة تمام المطابقة لقواعد التدبير . غير أن الفضائل الأخلاقية لحاكانت في الحقيقة خاصة بالمركب الأخلاقية لحاكانت في الحقيقة خاصة بالمركب الذي يكون الانسان . و إن فضائل المركب هي بالبساطة انسانية . و بالنتيجة تكون الحياة التي تمارس هذه الفضائل والسعادة التي تجلبها هذه الفضائل إنسانية محضة . أما سعادة العقل فهي بمعزل تماما . ولست أريد أن أرجع الى ما قد قلته في ذلك لأن الذهاب بعيدا وتعيين هذه التفاصيل يجاوز الغرض الذي نعتزمه هنا .

§ ٤ — أزيد فقط أن سعادة العقل لا تكاد، فيا يظهر، تقتضى خيرات خارجية أو بعبارة أدق يلزمها منها أقل بكثير مما يلزم السعادة الناشئة عن الفضيلة الأخلاقية. إن الأشياء الضرورية على الاطلاق للحياة هى شروط ضرورية لإحدى السعادتين وللا نحى ، ومن هذه الناحية هما على خط واحد سواء ، لا شك فى أن الإنسان الذى يخصص نفسه للحياة المدنية والسياسية يشتغل أزيد بالجسم و بكل ما يتعلق به ، ولكن مع ذلك فالفرق فى هذه النقطة دائما قليل ، وعلى ضد ذلك بالنسبة للا فعال فالفرق عظيم جدًا ، حينئذ الإنسان السخى والكريم به حاجة الى الثروة ليجرى سخاءه ، والانسان العادل لا يقل عنه فى الاحساس بهذه الحاجة ليؤدى فى دوره الى الأغيار ما قبله منهم ، لأن النيات لا تُرى وأن أشد الناس ظلما يتصنعون بسهولة نية أنهم ما قبله منهم ، لأن النيات لا تُرى وأن أشد الناس ظلما يتصنعون بسهولة نية أنهم

المركب الذى يكؤن الانسان - راجع الباب السابق ف ٨

<sup>-</sup> الى ما قد قلته - كالتعليق السابق .

الذي نعتزمه هنا – يحتفظ أرسطو بهذا الموضوع ليذكره في الميتافيزيقا .

إ = خيرات خارجية – هذا هو ما يجعل ، من جهة نظر أخرى ، أن فى بعض الديانات كان الفقر
 بعتر وسيلة للفضيلة . وقد كان هذا رأى الرواقيين وقد طبق سقراط هذا المبدأ طول حباته .

يريدون أن يكونوا عادلين . و رجل الشجاعة من ناحيته في حاجة الى قدرة كذلك ليقوم بالأفعال المطابقة للفضيلة التي تميزه، والانسان المعتدل نفسه في حاجة الى بعض السعة لأنه بدون هذه السهولة في إرضاء نفسه كيف يعلم ما إذا كان معتدلا أو ما إذا كان شيئا آخر بالكلية؟ ؟ ٥ – فالمسئلة هي فيما يظهر، العلم بما إذا كانت النقطة الرئيسة في الفضيلة هي النية أم هي الأفعال، إذ أن الفضيلة يمكن، أن توجد في الناحيتين معا . فعلي رأيي أن من البيّن أن لا فضيلة تامة إلا بهــذين الشّرطينَ مجتمعين . لكن بالنسبة للأفعال يلزم دائم كثير من الأشياء وكلس كانت عظيمة وحميلة كانت لازمة . ﴿ ٦ ﴿ وَالْأُمْرُ عَنْ ذَلَكَ بَعِيدَ بِالنَّسَبَةُ لَاسْعَادَةُ الَّتِي يُؤْتِيمًا العقل وللتصوّر فإنه لا حاجة فيها بالنسبة لفعل من يتعاطاهما الى شيء من كل ذلك. بل يمكن أن يقال إن ذلك يكون من العوائق وعلى القليل بالنسبة للتأمل والتفكير. لكن نظراً إلى أن الإنسان من حيث إنه إنسان و إنه يعيش مع الأغيار و إنه يرتبط بمعاطاة الفضيلة كابن به حاجة إلى جميع هذه الموارد المادية ليلعب دوره بوصف أنه إنسان في الجمعية .

٧ - هاك دليلا آخر على أن السعادة الكاملة هي فعل التأمل المحض . نحن

<sup>-</sup> رجل الشجاعة ... والانسان المعتدل – راجع ما سبق في الباب السابق ف ع

و - فالمسئلة هي فيا يظهر العلم - قد كان أرسطو فيا سبق أشد تأكيدا . ومع أنه يؤتى الأفعال أهمية كبرى من جهة أنها تكون العادات فانه قد آتى النيات أزيد من ذلك . ك ٢ ب ٦ ف ١٥ وك٣ ب٣ ف ١٥

لیلعب دو ره بوصف آنه إنسان فی الجمعیة - إذا لم یکن لیکون سعیدا بل وفاضلا .

إ ٧ - دليلا آخر - يجب أن تقارن هذه الفقرة كلها بالكتاب النانى عشر من الميتافيزيقا ب ٧ ص
 ٢٠٠ من ترجمة المسيوكوزان الطبعة النانية .

نفترض دائمًا بلا جدال أن الآلهة هي أسعد الكائنات وأوفاها حظا . فأي الأفعال يوافق إسناده إلى الآلهة؟ ألعدل؟ لكن ألا يكون من السخرية اعتقاد أنهم يعقدون بينهم العقود ، ويؤدُّون الودائع ، وأن بينهم ألف علاقة أخرى من هــــذا القبيل ؟ أم يمكن أن تسـند إليهم أفعال الشجاعة والاستهانه بالأخطار والثبات على المهالك يقتحمونها بداعي الشرف؟ أم تسند إليهم أفعال السخاء؛ وفي هــــذه الحالة إلى من يعطون؟ و إذن لا بد من الذهاب إلى حدّ هذا السخف ليفترض أيضا أن عندهم نقودا أو وسائل أخرى . ومن جهة أخرى إذا كانوا معتدلين فأى فضــل لهم في ذلك؟ أليس أن القول بأنهم ليس لهم شهوات فخرية مدح غاية في الخشونة وسوء الذوق؟ و باستقراء تفصيل الأفعال التي يمكن أن ياتيها الانسان استقراء على هذا النحو يبين أنها أحقر من أن تسند إلىالآلهة وإنها غير خليقة بجلالهم. ومع ذلك فان الناس جميعًا يعتقدون وجودهم وبالنتيجة يعتقدون أيضا أنهم يفعلون لأنهـــم، فيما يظهر، ليسوا نائمين على الدوام مثل ود أنديميون " . فاذا نزع عن الكائن الحي معنى الفعل وبالأولى معنى أنه يفعل شيئا خارجيا فماذا يبــقى له إلا التأمل ؟ حينئذ ففعل الله الذي يربي في السعادة على كل فعل آخر هو فعل تأملي محض . و إن الفعــل الذي يقترب عند النــاس من ذلك الفعل أشد اقتراب هو أيضا الفعل الذي يؤكد لهم أكثر ما يكون من السعادة .

٨ = أضف إلى هـذا أيضا اعتبارا آخر أن بقيـة الحيوانات لاحظ لها من

 <sup>-</sup> شهوات فخرية - لقد كان هذا ، على ضدّ ذلك ، مدحا ساميا فى مواجهة " الميتولوچيا " وما بالهامة من أوهام الفأل والطيرة . أجل إن أفلاطون قد كان منذ زمان طويل انتقد هذه الصور الجافية الكفرية بعد أن انتقدها كثير غيره .

<sup>§</sup> ۸ – بقية الحيوانات – هذا هو من الجمهة بعينها التي بها أنكر "ديكارت" النفكير على الحيوانات .

السعادة لأنها على الاطلاق عاجزة ومحرومة هذا الفعل . الوجود بالنسبة للآلهة كله سعيد، وأما بالنسبة للناس فالحياة ليست سعيدة إلا بقدر ما هي تقليد لذلك الفعل القدسيّ ، وأما بالنسبة للحيوانات الأخرى فليس لواحد منها حظ في السعادة لأنه ليس لواحد منها حظ من ملكة التفكير والتأمل و بقدر ما يكون مدى التأمل تكون السعادة . فالكائنات الأكثر أهلية للتصور والتأمل هي كذلك الأكثر سعادة لا بالواسطة بل بالتأمل ذاته لأنه في ذاته ذوقيمة لا نتناهي . وإني ألحص هذا بان أقول إن السعادة يمكن اعتبارها ضربا من التأمل .

<sup>–</sup> والتأمل – هذا المبدأ المبالغ فيه قد قاد غلاة الصوفية إلى صنوف الجنون المعروف عنهم · `

السعادة يمكن اعتبارها – هذا الحدّ للسعادة ليس متفقا تماما مع الحدّ الذي وفي لها فيا سبق ك ١
 ب ٤ ف ٥ ١ ولذلك عدّله أرسطو بعد ذلك بقليل في الباب الذي يلي .

## الباب التاسع

السعادة تقنضى بعض الدعة الخارجية ولكن هذا الدعة محدودة – المركز المتواضع لا يمنع من الفضيلة ومن السعادة – رأى ''مولون'' – رأى ''أنقزاغور'' – لا ينبغى اعتقاد النظريات إلا متى طابقت الحوادث الواقعية – عظمة الحكيم – أنه حبيب الآلهة – انه هو السعيد الوحيد ،

§ ١ – ومع ذلك فنظرا إلى أن الانسان إنسان فهو في حاجة ليكون سعيدا إلى رغد خارجي ، إن طبع الانسان مأخوذا في ذاته لا يكفى لفعل التأمل ، بل يلزم زيادة على ذلك أن يكون جسده صحيحا وأن يكون لديه الأغذية الضرورية وأن يلقي ما يحتاجه من العناية ، ومع ذلك لا ينبغى الاستطراد في الاعتقاد إلى حدّ أن الإنسان لأجل أن يكون سعيدا هو في حاجة إلى كثير من الأشياء وكثير من الموارد العظيمة ولو أنه في الواقع لا يمكن أن يكون سعيدا تماما مر غير هذه الخيرات العظيمة ولو أنه في الواقع لا يمكن أن يكون سعيدا تماما مر غير هذه الخيرات الخارجية ، إن كفاف الإنسان بعيد عن أن يقتضى الإفراط ولا استعال الخيرات التي يملكها ولانشاطه . ﴿ ٢ – من الجائز أن يأتي المرء أجمل الفعال دون أن يكون له سلطان البر والبحر ما دام أنه يستطيع حتى في أشدّ المراكز تواضعا أن يعمل طبقا للفضيلة ، ويمكن أن يُرى ذلك واضحا من مشاهدة أن أفراد الكافة لا يسلكون

الباب التاسع – في الأدب إلى أو يديم ك ٧ ب ١٥ والأخير ٠

١ - رغد خارجى - إن كلمة رغد مبهمة كل الإبهام و يمكن أن يتساءل عما إذا كان ســقراط
 ف رغد مثلا -

ف حاجة إلى كثير من الأشياء – معنى محكم ولكن أكثر الناس يشق عليه أن يطبقه .

٢ إلحائز – حكمة حقيقة بالاعجاب لا يمكن أن يتدبرفيها أزيد من ذلك ٠

سلطان البر – ريماكان أرسطووهو يكتب هذاكان يفكر في تلميذه ٠

فيا يظهر، سبيل الفضيلة بأقل من أقوى الناس سلطانا بل هم يسلكون على العموم سلوكا أحسن ، حسب المرء الرزق الكفاف الذى ذكرناه فتكون حياته دائما سعيدة متى اتخذ الفضيلة قائدا لسلوكه ، ﴿ ٣ – ربما أحسن و سولون تعريف الناس السعداء إذ قال : « إنهم أولئك الذين وهم في كفاف من الرزق يقومون بالأعمال الشريفة ويعيشون بالاعتدال والحكة » ، والواقع هو كما فكر إذ يمكن المرء وهو لا يملك إلا ثروة ضئيلة أن يقوم بجميع واجباته ، كذلك و أنقزاغور " لا يظهر أنه افترض أن الانسان السعيد هو الانسان الغني أو القادر إذ كان يقول : «إنه لا يدهش أبدا من أن يظهر في نظر العامى بمظهر السخيف ، لأن العامى لا يحكم إلا بالأشياء الخارجية لكونه لا يفهم إلا إياها » .

§ ع — حينئذ آراء الحكماء متفقة ، فيا يظهر ، مع نظرياتنا التي بدون شك تكسب بذلك درجة جديدة من الاحتمال ، لكن متى كان الأمر بصدد العمل فان الحق يحق و يعرف على حسب الأفعال فقط وعلى حسب الحياة الواقعية ، لأن هذه هي النقطة الحاسمة . فيحسن إذن عند درس النظريات التي عرضتها أن يطابق بينها و بين الأفعال ذاتها و بين الحياة العملية ، فتى اتفقت مع الواقع أمكن اعتناقها فاذا لم لتفق معه لزم اتهامها بأنها ليست إلا استدلالات فارغة ، § ه — الانسان

<sup>–</sup> على العموم سلوكا أحسن – التعليق على هذه هو السابق ٠

<sup>§</sup> ۳ – "سولون" . راجع فی "هیرودت" " " کلیو" ب ۳ ۰ ۰ ۳ ص ۹ من طبعة فیرمین دیدو .

 <sup>- &</sup>quot;أنقزاغور" راجع الأدب الى أو يديم ب ه حيث استشهد بجواب مشابه لهذا الجواب أجاب به
 هذا الفيلسوف على سؤال سأله إياء بعض الناس "من هو أسعد الناس"

٤ - فيحسن إذن - في بداية هذا المؤلف كان أرسطو قد علق أهمية كبرى بالعمل والنصيحة التي
 يعطيها هنا ضد نفسه هي موافقه كل الموافقة للنظر يات السابقة • راجع ك ١ ب ١ ف ١٨

الذي يحيا ويعمل بعقله ويعنى بتثقيف عقله يظهر لى أنه احسن النياس نظاما وأحبهم الى الآلهة . لأنه إذا كان للآلهة عناية ما بالمسائل الانسانية ، كما أعتقد، كان من الأمور البسيطة أن يرضيهم أن يروا على الحصوص فى الانسان ما هو أحسن ما يكون وما هو أكثر قربا من طبعهم الحاص أعنى العقل والفهم ، وبسيط أنهم فى مقابلة ذلك يغدقون النعم على أولئك الذين يغارون على التفوق فى حب هذا المبدأ القدسى وتكريمه باعتبار أنهم أناس يُعنون بما تحب الآلهة ويسلكون الصراط المستقيم الشريف . ﴿ ٦ – أن يكون هذا هو على الخصوص حظ الحكيم فذلك ما لا يستطاع إنكاره ، فان الحكيم هو بنوع خاص محبوب لدى الآلهة و بالتبع أيضا هو الذي يظهر لى أنه أسعد الناس ، ومن هذا استنتج أن الحكيم هو وحده في هذا المعنى السعيدُ على أنكل ما يمكن المرء أن يكونه .

إ اعتقد – رأى يستحق الاعتبار في أرسطو الذي كاد لا يشغل نفسه بمسئلة العناية الالهية .

<sup>-</sup> فى مقابلة ذلك - فى ك 1 ب ٧ ف ه كان يظهر على أرسطو أزيد من ذلك أنه يعتقد أن السعادة نتعلق على الخصوص بالانسان .

۹ - ان الحكيم هو وحده - مبدأ اعتنقة الروافيون .

## الباب العاشر

بحز النظريات – أهمية العمل – رأى تيوغنيس – العقل لا يخاطب الا العدد القليل – الجماهير لا يمكن أنسير ولا أن تصلح إلا بمحوف العقو بات – تأثير الطبع – ضرورة التربية الحسنة – انها لا يمكن تنظيمها الا بالقانون – نصائح حكيمة يعطيها أفلاطون للشارعين – الاستمال المتبادل للعمل وللقوة – التربيسة العمومية والتربية الخصوصية – فوائد القواعد العامة والعلم – التجربة – وظيفة الشارع العجيبة – المهنة القليلة النفع والقليلة الشرف للسفسطائيين الذين يعلمون السياسة – كون السياسة ضرورية – الدراسات النظرية للدساتير يمكن أن تكون مفيدة – مجموعة الدساتير – ارتباط علم الأخلاق بالسياسة – تنبيه المائن سياسة أرسطو نتلو علم الأخلاق .

§ 1 — إذا كنا قد حددنا قدر الكفاية في هذه الرسوم النظريات التي أتينا عليها ونظريات الفضيلة والصداقة واللذة فهل نظننا الآن قد أتممناكل مشروعنا؟ أم هـل أولى بنا أن نظن ، كما قلته أكثر من مرة ، أن في الشؤون العملية ليس الغرض الحقيق هو التأمل والعـلم نظريا بالقواعد علما تفصيليا بل هو تطبيقها ، و نفيا يتعلق بالفضيلة لا يكفى أن يُعلم ما هي ، بل يلزم زيادة على ذلك رياضة النفس على حيازتها واستعالها أو ايجاد وسيلة أحرى لتصـيرنا فضلاء وأخيارا ، § ٣ — لوكانت الخطب والكتب قادرة وحدها على أن تجعلنا أخيارا

<sup>-</sup> الباب العاشر - في الأدب الكبرك ١ ب ١ وفي الأدب الى أويديم ك ٧ ب ١٥

إ - فى هذه الرسوم - يدكر أنه فى أول هذا المؤلف قد أوضح أرسطو أية درجة من الضبط يمكن
 أن تقتضى فى علم الأخلاق وفى علم السياسة • فلم يعتقد أنه يمكن فى هذين العلمين ضبط الأشسياء مطلقا •
 ولم يجزله تواضعه أن يدعى الاإنه يمكن فى هذين العلمين وضع رسوم لا حدود •

ونظر يات الفضيلة والصداقة واللذة – هذا يمكن اعتباره ملخصا مضبوطا لما سبق من المؤلف كله
 وسندا لنظرية اللذة التي هي في أول هذا الكتاب العاشر .

ملته أكثر من مرة – راجع ما سبق ك ١ ب ١ وعلى الخصوص ك ٢ ب ٢ وكثيرا من الفقرات الأخرى ٠

٢ - أن يعلم ما هي - طالما انتقد أرسطو نظرية سقراط وأفلاطون التي تجرد الفضيلة الى حد أن تعترها علما مجردا م

لاستحقت، كاكان يقول "تيوغنيس"، أن يطلبهاكل الناس وأن تشترى بأغلى الأثمان وما يكون على المرء إلا اقتناؤها . ولكن لسوء الحظكل ما تستطيع المبادئ في هذا الصدد هو أن تشدّ عزم بعض فتيات كرام على الثبات في الخير، وتجعل القلب الشريف بالفطرة صديقا للفضيلة وفيا بعهدها . ﴿ عَلَى المبادئ بالنسبة للعامة عاجزة على الاطلاق عن أن تدفعهم الى الخير . إنهم لا يطيعون بالاحترام بل بالرهبة ولا يكفون عن الشر باحساس الخزى بل خوف العقو بات . ونظرا إلى أنهم لا يعيشون إلا بالشهوات فهم لا يطلبون إلا اللذات الخاصة بهم والوسائل التي توصلهم إلى هذه اللذات ، وسرعان ما يفترون من الآلام المضادة ، فأما الجميل وأما اللذة الحقة فليس لديهم منهما أدنى فكرة لأنهم لم يتذوقوها البتة ، ﴿ وَ مَ أَسَائِلُ أَى الْحُطِبُ وأَى الأَدلة يمكن أن تصلح هذه الطبائع الحافية ، ليس من المكن أو على الأقل ليس من السهل تغيير عادات قد أقرتها الشهوات من زمان طويل بجرد

٣ - كاكان يقول " تيوغنيس " - راجع أحكام تيوغنيس البيت ٣٣ و إن أفلاطون
 يستشهد أيضا بهذا البيت في " دينون" ص ١٢٧ من ترجمة كوزان

بعض فتيان كرام – وهذا كثير ما دام أن هؤلاء الفتيان سيصيرون من أهل المدينة و رؤساء العائلات .

<sup>§ 3 –</sup> بالنسبة للعامة – ذلك بأن العامة غير مستنيرة البنة وأنها لا تدرّس أبدا . وإن ملاحظة أرسطو لا تزال حقة في أيامنا هــــذه ولو أنها أقل منها في زمانه . ولكن يمكن أن يرى أن الفيلسوف قاس . ان أنلاطون أقل منه قسوة فهو لا بياس تماما ، كما يفعل أرسطو ، من تأثير المبادئ في العامى . ان تقدم التمدن ، وهو مما لا نزاع فيه ، الذي كان يمكن أرسطو أن ينتظره على مثال ما حصل في بلاد اليونان يبطل هذه النظرية التي تشفّ عن بغض الانسانية .

<sup>§</sup> ٥ - ليس من السهل - يظهر أن أرسطوقه فهم أنه ذهب بعيدا . وهذه العبارة تخفف كثيرا من شدة التي سبقتها . وعمّا قايل سيكون رأيه كرأى أفلاطون تماما إذ يدّعى أن القوانين يجب أن تكون مسبوقة دائماً بمذكرة بأسبابها يخاطب بها أهل المدينة وتحاول أن تقودهم بطرائق الاقتاع قبل الالتجاء الى صرامة العقو بات . ولا شك في أن هذه العللبة ليست بالشيء الهين ولكن ليس هذا سببا لأن نتنجى الفلسفة عنها .

قوة الكلام . لا ينبغى الاكتفاء بقدر متوسط حينا يصل المرء إلى حيازة الفضيلة بجميع الوسائل التي يمكن أن تساعد الانسان على أن يكون خيرا .

§ ٦ – إن الناس، كما يزعمون، يصيرون فضلاء ويكونونهم تارة بالطبع وتارة بالعادة وتارة بالتربية ، فأما الاستعداد الطبيعي فهو بالبدمية لا يتعلق بنا ، إنما يكون بضرب من التأثير القدسي المحض أن يوجد في بعض الناس الذين يمكن أن يقال إن لهم بختا سعيداً . ومن جهة أخرى العقل والتربية لا تأثير لها في كل الطباع فيلزم أن تكون نفس التلميذ قد أعدت بيد طائلة حتى يعرف كيف يضع لذاته وأحقاده كما تهيأ الأرض التي تغذى البذرة التي تودع فيها ٠ ﴿ ٧ – المخلوق الذي لا يعيش إلا بالشهوة لا يمكن أن يصغى لصوت العقل الذي يلفته عما يرغب . بل هو لا يستطيع فهمه. كيف يمنع و يصرف انسان يكون في هذا الاستعداد ؟ الشهوة على العموم لا تطيع العقل ولا تخضع إلا للقؤة ٠ ﴿ ٨ – حينئذ أول شرط هو أن يكون القلب ميالا بالفطرة للفضيلة ومحبا للجميل وكارها للقبيح . ولكن من الصعب أن يُسلك بالانسان كما ينبغي نحو الفضيلة منذ طفولته إذا لم يكن سعد حظه بأن ربى تحت سِلطان قوانين صالحة . إن عيشة معتدلة وخشنة ليست شيئا أقل من أنها مقبولة عند أكثر الناس وعلى الخصوص عند الشبيبة . من أجل ذلك

<sup>-</sup> كما تهيأ الأرض - قاعدة عظيمة تشمل سرالتربية كله .

<sup>§</sup> ٨ – تحت سلطان قوانين صالحة – هذا نظم من الاعتبارات لم يكن أرسطو ليمسه حتى الآن في حين ان أفلاطون قد ألح كثيرا في هــذا الموضوع . وهو صالح لأن يكون صلة للانتقال مر\_ علم الأخلاق الى السياسة .

كان اللازم أن تنظم بالقانون تربية الاطفال وأعمالهم لأن هذه الأوامر لن تكون بعد شاقة عليهم متى صارت عادات. ﴿ ٩ — لا يكفى أن يؤتى الناس فى شبابهم تربية صالحة وتعليه كما ينبغى ، بل نظرا الى أنه من الواجب أن يستمروا على هذه العيشة و يتخذوها عادة ثابتة متى بلغوا سن الفتوة فلا بدلنا للوصول الى هذه النتيجة من مساعدة القوانين، وعلى جملة من القول يلزم أن يكون القانون وراء الانسان طول حياته لأن أكثر الناس يخضعون للضرورة أكثر من العقل وللعقو بات أكثر من الشرف.

§ ١٠ – من أجل هذا قد أحسن صنعا من افتكر أن الشراع يجب عليهم أن يجذبوا الناس الى الفضيلة بالاقناع وأن يجلوهم علىذلك باسم الحير وائقين بأن قلب الأخيار وقد أعد لذلك بالعادات الحسنة سيستمع لهذا الصوت ولكنهم يجب عليهم فوق ذلك أن يضعوا عقو بات و زواجر للناس العصاة وفاسدى الأخلاق بل أن يطهروا المملكة نهائيا من أولئك الذين لا برء لهم من فساد الأخلاق ومن الحكة أن يزاد علىذلك أن الانسان الحير والذى لا يعيش إلا للخير يثوب الى الرشد بلا عناء أما الانسان فاسد الحلق فتجب معاقبته بالألم كما تضرب البهيمة تحت النير ومن أجل ذلك أيضا يوصى باختيار العقو بات الأكثر تضادا مع اللذائذ التي يحبها المجرم حبا أعمى .

أن تنظم بالقانون - يكاد الكتاب الرابع من السياسة يكون مخصصا لهذا الموضوع الكبير · راجع ترجتي ص ٢٤١ وما بعدها الطبعة الثانية ·

١٠ قد أحسن صنعا - كان يستطيع أرسطو أن يذكر هنا أفلاطون الذي أدخل هــذا المعنى
 الجديد أو بعبارة أولى الذي أوصى بهذا العمل الانسانى الحكيم · راجع القوانين ك ٤ ص ٢٣٩ من ترجمة كو زان ·

§ ١١ — إذا كان من اللازم ، كما قلت آنفا ليصير المرء فاضلا يوما ما ، أن يكون قد أحسنت تربيته فيالبداية وأن يكون قد اعتاد عادات حسانا ، وإذا كان من اللازم بعد ذلك أن نستمر العيشة في الأعمــال الممدوحة دون أن يأتي الشر أبدا لا طائعا ولا مكرها، فان هذه النتائج الباهرة لا يمكن أن تحصل إلا اذا أكره الناس على ذلك إما بنوع من ارشاد العقل وإما بنوع من الأمر المنظم ذى القوة اللازمة لأن يطاع · § ١٢ — إن ولاية الأب ليس لها صفة الإكراه ولا صفة الضرورة، وكذلك على العموم ولاية رجل فرد إلا أن يكون هذا الرجل هو الملك أوكان له من المكانة ما يشبه ذلك . لا شيء إلا القانون يملك قوّة قهـ رية مساوية لقوّة الضرورة لأنه الىحد ما ترجمان الحكمة والعقل. متى كان من يقاوم شهواتنا أناسا فقد أصبحوا مكروهين ولو كان لهم ألف حق فيما يصنعون . أما القانون فانه لا يصــير مكروها حينما يأمر بما هو العادل وما هو الخير . ﴿ ١٣﴾ ﴿ يَكُنَ أَنْ يَقَالَ إِنْ لَقَدَمُونِيا هَيْ المملكة الوحيدة التي فيها الشارع، وليس بذلك مضطلعا تماما، يظهر أنه عني عناية كبرى بتربية الأهالى و بأعمالهم . وأما فى أكثر الممالك الأخرى فقد أهملت هذه النقطة الأساسية، يعيش فيها كل امرئ على ما يهوى وو حاكما زوجه وأولاده " على مثال ومسقلوفيس". § ١٤ — الأحسن هو أن يكون منهاج التربية عموميا وأن

ذى القرّة اللازمة لأن يطاع – لم يوضح سبب السلطان العام وغرضه ولا قوة القانون وعظمته
 بأحسن من هذا التوضيح .

١٢٥ - ترجمان الحكمة - راجع مدحاكهذا للفانون في السياسة ك ٣ ب ١٠ ص ١٤٠ من
 ترجمتي الطبعة الثانية ٠

١٣٥ - لقدمونيا هي الملكة الوحيدة - راجع السياسة ك ٢ ب ٦ ص ٤ ٩ وعلى الخصوص ك ٥
 ٢٠٠٠ - ١٠٠٠ المحمدة على الملكة الوحيدة - راجع السياسة ك ٢ ب ٦ ص ٤ ٩ وعلى الخصوص ك ٥

حاكما زوجه - يستشهد أرسطو بهذا على وجه أتم فى السياسة ك ١ ب ١ ص ٩ من ترجمتنا ٠

يكون موضوعا بحكمة معا وأن يُقدر على تطبيقه . حيثما أُهملت هــــذه العناية العامة وجب على كل فرد من أفراد المدينة أن يجعل واجبه الشخصيّ حمل أولاده وأصحابه على الفضيلة أو على الأقل يجب عليه أن يعتزم ذلك بعزيمة ثابتة . الوســيلة الحقة للاستعداد للقيام بهذا الواجب هي، على حسب ما قلت آنفا، أن يقيم المرء نفسه مقام الشارع . متى كانت العناية بالتربية عموميـــة وشركة بن الناس فبديهي أن القوانين وحدها هي التي تستطيع أن تكفلها . وتكون التربية كما ينبغي أن تكون متى كانت مكفولة بقوانين صالحة سواء أكانت هذه القوانين مكتوبة أم غير مكتوبة. كذلك لايهم كثيرا على السواء ما إذا كانت تنص على تربيسة فرد واحد أو تربية عدة أفرادكما لاتمييزفى ذلك بالنسبة للوسيق والرياضة البدنية أو بالنسبة لسائرالدروس التي يمرن بها الأطفال. لكن إذا كانت النظم القانونية والتقاليد هي التي لها في المسالك هذا السلطان فان أحاديث الآباء وأخلاقهم هي التي يجب عليها أرب تباشر هــذا السلطان في داخل العائلات . بل إن سلطتهم يجب أن تكون أكبر أيضا لأنها لم تجتُّهــم إلا من روابط الدم وصنوف النعمة . لأن أوَّل إحساس يلهمه الطبع الأولاد هو الحب والطاعة . ﴿ وَهُ اللَّهُ أَيْضًا نَقَطَةً أُخْرَى بَهَا نَتَفَوَّقُ التَّرْبِياتُ الخاصة على التربية العمومية . ويبين لنا فهم هذا مثل الطب . على العموم متى كان

١٤ > حيثًا أهملت هــذه العناية العامة - حتى فى المالك التى فيها تربيــة الاطفال عمومية فانت على الوالدين دائمًا واجبات يجب أداؤها نحوهم . وانهم لا يستطيعون أن يلقوا على المملكة إلا جزءا ضئيلا من المسئولية التى ناطبًا بهم الطبيعة .

ـــ القوانين وحدها ـــ هذا أكثر نما يلزم · والحق هو أن القوانين حينئذ نشاطر بنصيب مهم في تربية أهل المدينة ·

<sup>-</sup> أول إحساس - راجع ماسبق ك ٨ ب ١٢ ف ٢

<sup>§</sup> ١٥ – وهناك أيضا نقطة – يظهر أنه ينقص الكلام هنا صلة أو أن هنا تشويشا في المتن

بالمرء الحمي كانت الحمية والراحة دواء مأثورا . ولكن ربماكان المزاج الفلاني لايوافقه هــذا الدواء . كما أن مصارعاً لا يقابل جميع خصومه على السواء بالضر بات عينهــا وباللعب عينه . فكذلك الحال أيضا متى كانت التربية خاصـة فالعناية التي تطبق حينئذ على كل فرد بخصوصــه يظهر أنها أتم مادام أن كل طفل يلقي شخصيا نوع العناية الذي هو أكثر ملاءمة له . لكن خير العنايات حتى في حالة فردية ، هي دائمًا تلك التي يةوم بها الطبيب أو معلم الجمباز أومعلم آخر بعينه متى كان هذا المعلم يعرف القواعد العامة ويعلم أن الشيء الفلانى يوافق جميع الناس أوعلى الأقل جميع أولئك الذين هم في الحالة الفلانية أو الفلانية . لأن العلوم لا تشتق أسماءها إلا من العام، من الكلى ولا تشتغل فى الواقع أبدا إلا به . ١٦٥ – لا أنكر مع ذلك أن المرء، مهما عظم جهله ، يمكنه أن يعالج أيضا بنجاح الحالة الخاصــة الفلانية وأنه بمساعدة التجربة وحدها ينجح تماما . حسب المرء أن يكون قد لاحظ بالدقة الظواهر التي تنجم عن كل حالة . وعلى هذا يُرى بعض الناس هم بالنسبة لأنفسهم أطباء صالحين وهم لا يستطيعون مطلقا شيئا بالنسبة لأمراض غيرهم . على أنه متى أراد المرء أن يصير بجدّ حاذفا في العمل وفي النظرية لزمه أن يذهب الى حدّ العام،الى حدّ الكلي ويعرفه معرفة عميقة بقدر الامكان . لأنه ، كما قيل ، الى الكليّ ترجع جميع العلوم .

§ ١٧ – متى أراد المرء إصلاح الناس بالعناية التي يؤتونها. سواء أكانواكثيرى

١٦٥ - لا أنكرمع ذلك - التعليق على هــذا هو السابق • فان هذه المعانى كلها يسوه اتصالها
 يما سبقها • و يمكن أن يظهر عليها انها استطراد •

كما قيل – هذا، فيا يظهر لى، يرجع الى أفلاطون الذى هو فى الواقع واضع هذا المبدأ . أو الى
 أرسطو الذى طالماكر ره فى المنطق وفى الميتافيزيقا .

العدد أم قليلين ، وجب عليه بديًّا أن يرمى الى أن يكون شارعا ما دام أن الانسانية لا تصلح إلا بالقوانين ، غير أنه ليس مر الأمر العامى أن تُحسن قيادة المخلوق الذى سلم الى عنايتك أيا كان جنسه ، وإذا استطاع أحد أن يقوم بهذه المهمة العسيرة فانما هو الذى عنده العلم كما هو الحال فى الطب مثلا وسائر الفنون الأخرى حيث تلزم العناية والتدبر معا .

\$ ١٨ - هل يلزمنا كنتيجة لهذا أن نبحث كيف يستطاع بلوغ ملكة الشارع ومن أى ينبوع ؟ أفيجب على أن أجيب بأن ذلك يكون هناكما في كل علم آخر أعنى بأن يقصد قصد رجال السياسة ، ما دام أن هذه الملكة التشريعية هي أيضا، فيا يظهر، جزء من السياسة؟ أم هل لا ينبغي أن نقول إنها ليست من السياسة كعلوم أخرى وأنواع أخر من الدراسات؟ في العلوم الأخرى انما هم الأشخاص أعيانهم هم الذين يعلمون قواعد إحسان العمل وهم أنفسهم يطبقونها والشهود على ذلك الأطباء والمصورون ، أما السياسة فان السفسطائيين هم الذين يفخرون بأنهم يجيدون تعليمها ، ولكنه ولا واحد منهم يطبقها ، فانها مقصورة على رجال السياسة الذين يظهر أنهم م يزاولونها بضرب من القوة الطبيعية ويعالجونها بالتجر بة أكثر مما يعالجونها بالتدبر ، والذي يثبت ذلك هو أنه لا يُرى أن رجال السياسة يكتبون ولا يتحدثون بالتدبر ، والذي يثبت ذلك هو أنه لا يُرى أن رجال السياسة يكتبون ولا يتحدثون

١٧ ﴿ ان يرمى الى أن يكون شارها ﴿ يظهر أن أرسطو يريد أن يقول هنا إنه حتى ليحسن المرور المرود ا

١٨ ٩ - بأن يقصد قصد رجال السياسة - يلزم قراءة أفلاطون فى " فروطا غوراس " و "مينون "
 و" الجمهورية " و " غرغياس " على عجز الرجال السياسيين عن نقل علمهم الى الاغيار حتى الى أولادهم.
 خان السفسطائيين - راجع على الخصوص " فروطاغوراس " لافلاطون .

في هذه الموضوعات وإن كانوا ربما يجدون فيها من الشرف أكثر مما تؤتيه خطبهم أمامالمحاكم أو أمامالشعب. كذلك لا يُرى أن هؤلاءالرجال يخصصون أولادهم أو بعض أصدقائهم للسياسة . ١٩٩ – على أنه من المحتمل أن ذلك لم يكن ليفوتهم لوكانوا يستطيعونه . لأنهم يكونون بهذا الصنيع قد تركوا للمالك التي يقودونها أنفع ميراث ولما استطاعوا أن يجدوا لأنفسهم ولا لمن هم أعزاء عليهم شيئا أرفع من هذه الملكة. ومع ذلك فانى أعرف أن للتجربة هنا فائدة كبرى . وإلا لما صاروا بعادة الحكم الطويلة رجال سياسة ماهرين في الحكم . على هذا إذن متى أريد التعلم في علم السياسة احتيج، فيما يظهر، الى اضافة العمل آلى النظرية . ﴿ ٢٠ ﴿ لَكُنَّ السَّفْسُطَائِيُونَ الذين يعجُّون عجيجا بعلمهم المزعوم بعيدون كل البعد عن أن يعلَّموا السياسة . انهم لا يعلمون حق العــلم ما هي ولا بمــا ذا تشتغل . ولو علموا لمــا خلطوا بينها وبين الخطابة ولما أسقطوها على الخصوص تحتها . إنهم كذلك قد لا يستطيعون التصديق بأن من السهل عمل مجموعة صالحة للقوانين بجمع كل القوانين الأكثرشهرة وانتخاب أصلحها . ولو استُمع لهم لظُنَّ أن الا نتخاب ليس في ذاته عمل عقل راجح وأن سلامة الحكم ليست النقطة الأصلية كما هو الحال في الموسيق تماما. في كل جنس أهل التجربة الخاصة هم وحدهم الذين يحسنون الحكم علىالأشياء والذين يفهمون بأي الوسائل وكيف يصل الانسان الى انتاجها كما أنهـــم يعلمون أيضا تراكيبها ونظمها

إ ١ ٩ - إضافة العمل الى النظرية - كثير من رجال السياسة حتى في أيامنا قد استطاع أن يجمع بين هذين الشرطين .

٢٠٠ ولو علموا - يلزم اذكار أن أرسطو بعلاقاته بفيلبس والاسكندر قد رأى عن قرب ما جريات السياسة في بعض حكومات عصره .

مجموعة صالحة القوانين – لا أدري الى من يوجه هذا الانتقاد .

الخفية . أما الناس الذين ليس لهم هذه التجربة الشخصية فيجب عليهم أن يقنعوا بأن لا يجهلوا ما إذا كان العمل في جملته حسنا أو قبيحاكما هو الشأن في التصوير .

\$ ٢٦ — غير أن القوانين هي صنائع السياسة ونتائجها . يف اذن بمساعدة القوانين يصير المرء شارعا أو على الأقل يحكم ما هي أحسن القوانين ؟ ليس بدراسة الكتب أن يتكون الأطباء ولو أن هذه الكتب لا تقتصر على بيان الأدوية وحدها بل تذهب الى تفصيل وسائل الشفاء وطبيعة العنايات المختلفة التي يجب إيتاؤها لكل مريض بخصوصه تبعا للأمزجة التي تحلل كل فروقها . ومع ذلك فربما كانت الكتب المفيدة ، متى كان للرء تجربة سابقة ، عديمة الفائدة قطعا بالنسبة فربما كانت الكتب المفيدة ، متى كان للرء تجربة المولد والحكم على ما هو خير وما هوشر الفعيد . إن مجاميع القوانين والدساتير يمكن أن يكون شأنها كذلك . فإنها تظهر لى نافعة حينا يكون المرء كفئا للنظر في هذه المواد والحكم على ما هو خير وما هوشر ولتمييز النظم الملائمة تبعا للأحوال المختلفة ، ولكن إذا قصد المرء إلى درس هذه المجاميع دون أن تكون له هذه الملكة لاجادة فهمها فسيكون غير أهل لاجادة الحكم على الأشياء إلا أن يكون ذلك بحض مصادفة استثنائية ولو أنى لا أنكر أن هذه المطالعة يمكن أن تنمى فيهم هذه المواد بسرعة ما .

١٢٥ – حينئذ لما كان أسلافنا قد تركوا حقل التشريع عَملاكان من الجائز
 أن نحصل فائدة من أن ندرسه نحن وأن نعالج السياسة علاجا عميقا حتى تتم بذلك

٢٢ - قد تركوا حقل التشريع محلا - يظهر أن هسذا البيان ليس مضبوطا ، فان مجرّد إدّ كار قوانين أفلاطون تكنى لإبطاله .

بقدر إمكاننا فلسفة الأشياء الانسانية . و ٣٣ – وبديًّا حينا نجد في أسلافنا أن بعض تفصيل في هذا الموضوع الواسع قد عولج معالجة موفقة ، فاننا لا نتأخر عن الأخذ به بأن نستشهد به ثم نرى على حسب الدسانير التي جمعناها ما هي المبادئ التي تنجي المالك على العموم أو تضيعها وعلى الخصوص كل مملكة مخالفة ، وسنبحث عن الأسباب الفاعلة في أن بعض الممالك ذو حكومة صالحة والبعض ذو حكومة فاسدة لأننا متى أتممنا هذه الدراسات رأينا بنظر أتم وآكد ما هي أفضل مملكة وما هي بالنسبة لكل نوع من الحكومة الدستور والقوانين والتقاليد الخاصة التي يجب أن نتوافر فيها حتى تكون في نوعها أحسن ما يمكن .

## فلندخل إذن في الموضوع .

<sup>-</sup> فلسفة الاشياء الانسانية - تعسر حقيق الاعجاب ·

٢٣ - لا نتأخر عن الأخذ به بأن نستشهد به - كل الكتاب الشانى من السياسة قد خصصه أرسطو
 لامتحان النظر يات السابقة على نظر ياته . وهذه هي طريقته النابتة في " كتاب الروح" و في المينافيزيقا... الخ .

الدساتيرالتي جمعناها – هذه هي المجموعة المشهورة للدساتير وقد فقدت مع الأسف و راجع القطع التي بقيت منها في المجلد الثاني من " الفرحماتنا استبر و يكوروم " أي " القطع التاريخية " لفيرمين ديدو
 ص ٢ - ١ وما بعدها • وراجع أيضا مقدمتي على السياسة ص ٢ ٢ من الطبعة الأولى •

ما هي أفضل مملكة – راجع عن كل هذه الفقرة ذيل الطبعة الثانية من السياسة ص ١٨٤

فلندخل إذن في الموضوع – هــذا يمكن أن يمهد للدخول في السياسة • ولكن كان ينتظرهنا أن
 يبسط هنا بعض عموميات نهائيه على علم الأخلاق • وكل ما كان يموزهنا إنما هو خلاصة •

<sup>(</sup>مطبعة دارالكتب المصرية ١٩٧٤/٨٥)

# اصلاح خطأ

## الجـزء الشاني :

| ســطر | صفحة            | خــطأ     | صــواب      |
|-------|-----------------|-----------|-------------|
| ٤     | ١٥٩ ترجمة الباب | ينوفوتيم  | نيوفتوليم   |
| ٣     | ١٨١ ترجمة الباب | ثلاث صنوف | ثلاثة صنوف  |
|       | ۲۷۰ تعلیق       | لنكه      | لكنه        |
|       | ۲۸۲ تعلیق       | على يظهر  | على ما يظهر |
| ۲     | ٣٦٣ ترجمة الياب | هذا الدعة | هذه الدعة   |